
Arif BUZOVNALI

Çün “әhsәni-
tәqvim” idi

Digər böyük sufi şairlərində olduğu kimi, Nəsimidə də əxlaqi mövzular
müxtəlif sistem və bölgülərin bir hissəsi olaraq işlənmişdir. Nəsimiyə

qədər əxlaq haqqında fikir və mülahizələr ümumi elmi anlayışdan daha çox,
hər hansı təriqət qanunları və ya təkyə qaydaları kimi yayılmışdı. Təriqətdaxili
yaşam konsepti bəzən baxış və tərz olaraq dəyişirdi, bəzən də qəsdən
seçilmək, fərqlənmək üçün dəyişdirilirdi. Təriqət mənsubu olmayan şairlər belə
tam riayət etməsələr də müxtəlif sufi düşüncələrini şeirə gətirir, çağdaş dəbə
uyaraq istəmədən, bilmədən hər hansı ideyanın təbliğatçısına çevrilirdilər.
Böyük bir ideoloji planın bir hissəsi olduğunu bilməyənlərin “gül-bülbül”
məhəbbətini təsəvvüf istilahları ilə bəzəməsi Nəsimi dövrü kimi çətin bir dövrün
aydın düşüncəli mürşidlərinin “özünüqoruma” mexanizmi idi. Bu qorumanın
içində həm Quranın, həm İslami dəyərlərin, həm də min illik törənin mühafizəsi
əsas məsələ idi. Təbii ki Nəsimi də bu xaosun içindəki səliqə-sahmanı görə
bilənlərdən idi və canı bahasına da olsa, prinsiplərindən əl götürməyəcəkdi.
Bu prinsiplər nədən ibarət idi?

Öncə onu deməliyik ki, “əxlaq normaları” bu və ya digər mühitdə baş verən
hadisələrə görə, onların dərinliyinə, müddətinə, vəhşiliyinin dərəcəsinə görə
dəyişir. Mürşidlər yerinə görə gah təğyiri-libas olub xalqın içində gəzir, gah
qılınclı-qalxanlı kiçik ordu ilə qorunur, gah “qeyb”ə cəkilərək müəyyən müddəti
hər kəsdən gizli yaşayırdılar. Mürşidin yaşam tərzinə görə qayda və
davranışlar tənzimlənir, siyasi gedişlər də işin içinə daxil olarsa, günlük, saatlıq
belə qanunlar ortaya çıxırdı. Qanun təriqət başçısının iki dodağının arasında
böyüyüb kiçilə bilirdi, o qanun ki insanlar arasında sürətlə yayılır və “zülmə
etiraz” geyimində olduğu üçün gizli və möhtərəm tutulurdu. Amma bütün bun-
lara baxmayaraq “əxlaq”ın iki mənbəyi və istinad nöqtəsi var idi: Quran və
hədislər. Bəzən ruhani dairələrin Allahın kitabına riayətdən uzaq olmaları,
bəzən “Allah-Allah” deyənlərin kirli işlərə bulaşması, bəzən əxlaqı tələb
edənlərin əxlaqsızlığı və sair bir xeyli sadalamadığımız ağla gələn səbəblər
ucbatından İlahi qanunların yeni dil və uslubla təfsiri insanlar üçün daha cazib
və daha inandırıcı idi. Eyni fikirlərin bədii görkəmə bürünməsi və xırçın bir dillə
səslənməsi o dövrün “demokratiya”sı idi desək, yanılmarıq. Zərif və həssas
kəlmələrlə sərt və bir qədər də mücərrəd fikirlər demək üçün həm də Nəsimi

t Ә d ә b i  d ü ş ü n c ә l ә r



olmaq lazım idi. Bu, Qurandan daha gözəl söz demək idimi? Nəsimi və onun
kimi bir çox ustad Qurandan gətirdikləri sitatları Allahın dediyindən daha kamil
deməyə çalışırdılarmı? 

Nəsimini yalnız “hürufi” kimi qiymətləndirmək, onun əsərlərini bu prizmadan
baxaraq dəyərləndirmək düzgün deyil. “Şəriət”dən “təriqət”ə keçidin Nəsimidə
ənənəvi İslama qarşı kin yaratdığını düşünənlər bir məsələni unudurlar:
“təriqət”in yaşam və inkişaf bazası “şəriət”dir. Әlifbanı öyrənən tələbə ikinci
dəfə əlifba öyrənmir, amma qalan ömrünü bütün öyrənəcəklərində ondan
istifadə edir. Nəsiminin yaradıcılığında ilkin hərəkət nöqtəsi “şəriət”dir. Bu
əsasın üzərində qurduğu düşüncə zəncirinin necə adlanmağından asılı ol-
malayaraq şairin Qurana söykəndiyini, Qurandan güc aldığını və Quranla dərk
olunduğunu danmaq faciədir. Hürufilik əslində daha modern bir dil və ya üs-
lubdur, zamanın nəbzini tutmaq, insanları yeni mənəvi vərdişlərlə ələ almaq,
onlara bir qədər anlaşılmaz, mücərrəd gözəllik və səadəti daddırmaq və bu
yarımgizlilik fonunda ehtirasları hədəfə yönəltməkdir. Hürufilik onunla paralel
və ona qədər fəaliyyət göstərmiş digər təriqətlərin bazasında yaranmış, dövrün
ictimai tələbatını ödəyə bilmək üçün düşünülmüş siyasi hərəkatdır. Bu hərəkat
tərkibində Şərq insanına, müsəlmana təsir edə biləcək hər şey var. Fikir
versək, görərik ki, “hürufizm” digər təriqətlərdən fərqli olaraq məsələnin ibadət
və ayinlər tərəfində radikal deyil, əksinə, digərlərinə görə daha liberaldır. Şeiri,
musiqini və digər növ incəsənəti həm təsir, həm təşviq məlzəməsi edə bilmək,
bununla bərabər, Qurandan ayrılmadan Haqq yolunda qalmaq, göründüyü
kimi, asan məsələ deyil. Bu mənada müraciətin necə və hansı dəlillərlə
ediləcəyi, haradan başlanılacağı və hansı sərhədlərin keçilməyəcəyi çox vacib
məqam idi. Nəsimi bu baxımdan çox həssasdır, ən üsyankar halında belə,
qaydalara riayət edir, xətləri pozmur. Amma bununla belə, yaratdığı yeni mod-
elin tanınması və qəbul edilməsi üçün əxlaqi ölçüləri dəyişməkdən də imtina
etmir. Bunlar hər dəfə elə də gözə batacaq ölçüdə və miqyasda olmasa da,
müəyyən fikir qəliblərinin təkrarı, ayələrdəki məşhur kəlmələrin tələffüzü və
yeni sözlər tandemində emitasiyası ilə zamanla qulaq üçün adiləşir, hətta
əyani təfsirə çevrilir.

Kim ki bildi bu “siratil müstəqim”in rahini,
Әhli-ürfan olduvü bildi yəqin Allahini.

Quranda adı keçən “ Siratil müstəqim” ifadəsi “doğru yol”,”Allaha aparan
yol” kimi təfsir edilmişdir, bu isə Allahın əmrlərinə şərtsiz əməl etmək, özünü
Ona təslim etmək deməkdir. Yəni, hər kim həyatını Allahın bəndədən istədiyi
kimi yaşayarsa, Quranda buyurulan “doğru yol”u tapanlardan olar və Allahını
bütün böyüklüyü və əzəməti ilə tanıyar. Buradakı “yol” Qurandan gələn söz
olmaqla yanaşı, həm də dərində Nəsiminin öz tutduğu və insanları dəvət etdiyi
“yol”dur. Bir insanın “Allahın “doğru yol”unu tapanların Allahı tanıya biləcəyini”
qətiyyətlə soyləməsi onun bu “yol”u tanıdığına və getdiyinə bir işarədir. Quran
ayəsinin sitat gətirilməsi zahirən də olsa insanları “Nəsiminin yolu”na dəvət
üçün ən rahat təbliğat imkanıdır. Bu, “mən deyirəmsə, mən bilirəm” deməkdir.
Başqa bir beytdə isə Nəsimi üstübağlı cənnət məsələsinə toxunur.

Həq buyurmuş “ərzülillah aqibət lil-müttəqi”,
Çün deyilsən müttəqi, mülk etmə ərzüllahini.

Allah buyurur: “Biz bu axirət yurdunu yer üzündə təkəbbürlük etməyənlərə
və fitnə-fəsad törətməyənlərə qismət edərik. Әn gözəl aqibət ancaq Allahdan
qorxub pis əməllərdən çəkinənlərindir”(Qəsəs, ayə 83). 

Sən pis əməllərdən çəkinən deyilsənsə, nəinki cənnəti düşünmə, hətta Al-
laha ibadət və itaət edilən yerlərə də ayaq basma. Yəni, axirəti düşünmək

Әdәbi düşüncәlәr190



bütün ibadətlərin əsasıdır. Burada şair “cənnət” mövzusunu hazır vəziyyətə
gətirərək bədii modelin üçüncü bucağını təqdim edir. Nəsimi təfsiri çox
lakonikdir: Allah istəyən deyilsənsə, Allaha aid yerdə yaşama. İnsanların,
xüsusən böyük köçlərin yaşandığı orta əsrlərdə getdikləri ərazinin yaşam
şərtlərini və qayda-qanunlarını öyrənməyi və riayət etməyi çox vacib idi, əks
halda ordan uzaqlaşdırıla və hətta yağmalanıb öldürülə bilərdilər. Nəsimi bu
şüurlara hakim nizamı xatırladaraq “hər hansı bir əmirin, valinin qadağalarını
qəbul etməyib ərazisindən çıxdığın kimi, Allahın əmrlərinə etina etmirsənsə,
onun da ərazisindən çıx” deyərək məntiqini işə salır. 

Niyyət mütəşəkkil bir cəmiyyəti qurmaq olsa da, bu cəmiyyətin əxlaqi
vərdişlərlə təchiz edilməsi daha ümdə şərt idi. Yeni vərdişlər üçünsə yeni nəfsi
tərbiyə metodları, ya da köhnələrin zamana uyğun məntiqlə aşılanması
gərəkirdi. 

Nəsimi fəlsəfəsində “insan” özünü İlahi başlanğıc kimi tanımalı və
yaradılışın sirrindən xəbərdar ola bilməlidir. Vücudunda bütün kainatı
daşıdığını bilmək və Allahın insana verdiyi missiyanın aliliyini dərk etmək
baxımından insan özündən başlamalıdır. Bununçün Allahın bəndəsinə hansı
məqamı verdiyini görə bilməsi şərtdir: 

Çün “əhsəni-təqvim” idi, əqlim mana insan dеdi,
Ol canların məhbubu gör, bil kim, nə insan olmuşam.

Bu beyt Quranın “Tin” surəsinin dördüncü ayəsinə işarə ilə deyilib. Həmən
ayədə “Biz insanı ən gözəl surətdə yaratdıq” buyurulur. Bu, o deməkdir ki,
yaranmışlardan heç kim və heç nə gözəllikdə insandan üstün deyil. Burada
“gözəllik” nisbi anlayışdır. İnsan ruhu, ağlı nəyi gözəl bilirsə, nəyə gözəl
deyirsə, ondan söhbət gedir. Amma, eyni zamanda, Allah da xəlq etdiyi bu
varlığın sıradan olmadığını, fərqli olduğunu vurğulayır. “Әn” kəlməsi insanın
Allahın digər gözəl yaratdıqlarının içində hamısından üstün olduğuna işarədir.
Buradan sual yaranır: Allah nəyi gözəl yaratmadı ki? Təbii ki Yaradan bütün
yaratdıqlarını gözəl yaratdı, məsələ Yaradanın qüsursuzluğudur, bizim
gözümüzün “gözəllik” bölgüsü Allahın “xaliq”liyinin kənarında deyil, içindədir.
Nəsimi insanın “ən gözəl” olduğunu vurğulamaqla ilk növbədə onun “eybəcər”
olan hər şeyə bu dünyada bulaşdığını demək istəyir. Bu həm bəndənin bu
çirkdən təmizlənə biləcəyinə, həm yaradılışca çox üstün olduğuna, həm də
daimi bir ümidin olduğuna inandırır və bəndədə “peşmançılıq” qədər də “iftixar”
oyadır. İnsanın bu qədər “pak” və “gözəl” yaradılışı birbaşa Allahın qüdrətinin
nümayişi olduğu üçün Nəsimi bir qədər də dərinə enir:

Gənci-nihanın sirriyəm, həm “küntə kənz”in məzhəri,
Həm cövhərəm, həm cövhəri, həm cövhərə kan olmuşam.

“Mən bir gizli xəzinə idim, görünmək, bilinmək istədim, bu səbəbdən aləmi
yaratdım” hədisi-qüdsünə işarə ilə insanın Yaradanın qeybindən bir nişanə
olması fikri Nəsimiyə qədər bədii ədəbiyyatın mövzusu olmamışdı. “Әsmail
hüsna”nın insanda təcəlla etməsi, insanın öz Yaradanının sifətlərini daşıya
bilməsi və ən əsas da insanın təbiətin bir parçası olduğu halda həm də Allahın
bir zərrəsi olması ideyası Nəsimi şeiriyyatı ilə ən pik nöqtəsini yaşadı:

“Küntə kənz” əsrarı məхfi qalmasın dеyib fəqih,
Vеrdi uş adəm libasında sana can surətin...
Nəsimi “küntə kənz”in gövhəridir,
Hədisi lölöi-şəhvara bənzər.

Nəsimiyə görə insan Yer üzündə Allahın yalnız xəlifəsi, ayəti, nişanı deyil,
eyni zamanda, Allahın həqiqətinin daşıyıcısı və qərarvericisidir. Dünya zamanı
bəndənin bu mərtəbəni anlayana və qəbul edənə qədər təhsil alması üçündür.

Әdәbi düşüncәlәr 191



Obrazlı desək, dünya bir məktəbdir, burada imtahandan “əla” alan “ənəlhəq”
statusuna, rütbəsinə çatır, arif olur.

“Küntə kənz”in gövhərindən хərc еdərsən arifə,
Еy bu gəncin nəqdi, hеy-hеy büləcəb viranəsən.

Nəsimi düşüncəsində insan “ənəlhəq” mərtəbəsinə yalnız Allahın
əxlaqına çatdıqda çata bilər. Bu isə yəqinin üç məqamına yetməklə
mümkündür. İrfani mərtəbələr ayri-ayrılıqda müxtəlif məqam və mənzillərdən
ibarətdir. Bu məqamlarda bir “nəfəs” durmaq, bu mənzillərdə bir “göz”
yaşamaq gərəkir. Bunun üçün müəyyən rabitələr lazımdır. Rabitənin əsasını
“yəqin”lik təşkil edir. “Yəqin”lik dəqiq bilgi, dəlil və sübutlarla əldə edilən
mütləq doğru anlamına gəlir. Birincisi “elmül yəqin”dir. Yaradanla daimi
rabitənin olduğunu bilən, hər zaman Onun hüzurunda olduğunu anlayan
insan üçün bu “hüzur” halında etdiyi kəşflər “elmül yəqin”dir. Elmin gücü
çatdığı qədər əldə edilən informasıyalar müəyyən bir məntiqə uyarsa,
doğruluğu ağıl ilə təsdiqlənərsə bu “elmül yəqin”ə aid olar. Bunun üçün insan
daim, kəsintisiz Allahın hüzurunda olduğunu bilməli, daim və kəsintisiz
Allahın nəzarətində olduğunu anlamalıdır. Qurandakı “Allah sizə nəzarət
edir” (Nisa, ayə 1), “Allah hər şeyə nəzarət edəndir” (Әhzab, ayə 52)
ayələrini dərk edən hər insan bu rabitədən istifadə edib başqalarının
bilmədiklərini bilə bilər, bəzi mətləblərə cavab tapa bilər. Rəbbinə bağlı ikən
müxtəlif halların kəşfi də “elmül yəqin”dəndir. 

“Eynəl yəqin” isə gözlə görmək, şahid olmaq anlamına gəlir. Quranda buna
işarə edilir: “Xeyr! Kaş ki, yəqin biləydiniz”, “ Siz Cəhənnəmi mütləq
görəcəksiniz!” (Təkasur, ayə 5-6). 

Еynəl-yəqin həq sirrinə idrak еdən insan mənəm,
Еy mə’rifətdən bixəbər, insafa gəlgil, biriya.

Әgər “elmül yəqin” bir axtarış dövrüdürsə, “eynəl yəqin” “vüsal” dövrünün
başlanğıcı deməkdir. 

Oldu kəlamından yəqin, k’anın dəhanı var imiş,
Eynəl-yəqinin rö’yətin qeybü gümana verməzəm...
Nitqindən oldum çün diri, eynəl-yəqin oldu bu kim,
Lə’lindürür ol Isa kim, ağzın açar can axıdar.

“Həqqəl yəqin” Allahın zatında ərimək, Allaha tam təslim olmaq, öz əxlaqını
Allahın əxlaqı ilə eyni etmək deməkdir. Bu, bir bilginin, hadisənin batininə
enmək, həqiqətinə çatmaq, bilgini yaşamaq, heç bir şübhəyə yer qoymadan
işin doğrusunu bilməkdir. 

Gördüm səni gümansız hər dilbərin üzündə,
Həqqəl-yəqin görənə zənnü güman gərəkməz.

“Həqqəl yəqin” qəlb ilə sezilib duyulan və bəsirətlə müşahidə olunub
yaşanan bir bilgi mərtəbəsidir. Yəqinliyi bildirən mərtəbələrin ən üstünüdür.
“Həqqəl yəqin”ə çatan insan mərifət əhli olur və “arif “ adlanır. Ariflərin qəlb
gözü ilə görə bildiklərini sözlə ifadə etmək çox çətin və ya mümkünsüzdür.
Quranda bu mərtəbəyə işarə edən ayələr vardır: “Şübhəsiz ki, bu,
təkzibolunmaz həqiqətdir!” (Vaqiə, ayə 95); “Sözsüz ki, bu əsl həqiqətdir”
(Haqqə, ayə 51).

Dünya və onda olanların zahirini deyil, məğzini, mahiyyətini görmək,
yaradılış səbəblərini kəşf etmək, bu kainatın içində insanın öz məqamını,
missiyasını dərk etməsi “həqqəl yəqin”dir. Buna qədər suallarının cavabını
dünyəvi gözlə kənarda axtaran insan, bundan sonra cavabları özündə
tapmağa başlayır, özünü tanımağa başlayır və bu prizmadan Yaradana və
yaradılışa baxmağı kəşf edir. Әsl həqiqətləri tapır və heyran qalır. Burada

Әdәbi düşüncәlәr192



dünyanın dərki üçün silah olan “əql” “qəlb”in yanında tərksilah olur. Varlığın
zahirində qalmış “əql” mahiyyətin fəhmində gərəksiz və dəyərsizdir. Və maraqlı
məsələ budur ki, Nəsimi insanın “heyranliğini” “əqlsizliyə” yozmur, əksinə, əqlin
heyran olması kimi izah edir. “İnsan” və “əql” eyni obraza çevrilir, “əql” qeyri-
dünyəvi hər şeydən zövq almağa başlayır:

Firqətin şol dərd imiş canımda kim, hər kimsə kim,
Fikrinə düşdü bu dərdin, əqli heyran oldu, gəl!

Həmin “əql” ki Nəsimi onu “getdiyi hər yeri soyub talayan moğol”a bənzədir:
Münəvvər əbhərin türkü evin yəğmaladı əqlin,
Moğol hər qanda varırsa düşər taracü yəğmayə. 

Yəni, soyğunçu moğol kimi dünyəvi ləzzətin qulu olmuş “əql”, açılan
mənzərə qarşısında donub qalır, nə edəcəyini bilmir, etməli olduğu pisliyi unu -
dur. “Әql” bütün təfərrüatı ilə təslim olur.

Nəsimi yaradıcılığında vacib mövzulardan biri də “nəfs” mövzusudur. Şair
bu mövzuya da digərlərinə olduğu kimi dərindən və dəqiq yanaşır.

Aşiqin əsrarını, həqqi bilən arif bilir,
Aşina halın nə bilsin nəfsini bilməz qərib.

“Aşıqlərin sirrini məsələnin məğzini, mahiyyətini, əslini bilən arif bilir. Aşiq
qəlbinə və eşq aləminə qərib olan, uzaq olan, öz nəfsini belə bilməyənlər dost
halın necə bilə bilər.”

Nəfs insanın rütbəsini təyin edən əsas meyardır. Nəfs olmasaydı, insan
“insan” rütbəsində deyil, “mələk” rütbəsində olardı. Halbuki kamil bir insan
rütbə və dəyər etibarilə mələkdən daha üstündür. 

Hüsnünə heyrandurur hurü mələk,
Eşqinə sərgəştədir daim fələk.

Yaradan “insan”ı xəlq edəndən sonra bütün mələkləri bir yerə yığaraq on-
lara insana səcdə etməyi əmr etmiş, şeytan kibr və qisqanclıqdan bu əmrə
itaətdən imtina etmiş və dərgahdan qovulmuşdur.

Еndirmədi baş əhsəni-təqvimə əzazil,
Anı buraхan lə’nətə, anın cədəlidir...
Sirri-tövhidə irmədi münkir,
Adəmə səcdə qılmadı şeytan.

“Nəfs” insan üçün bir pərdədir. O, bu pərdəni aradan qaldırmaqla Allaha
qovuşa bilər. Şeytanın cəhdi isə bu pərdənin Qiyamətə qədər qalması və
insanın “səcdəyə layiq” olmadığının sübut edilməsidir.

Nəfsini hər kimsə bildi, həqqi bildi bigüman,
Zərxəridə qul isə, aləmlərə sultan olur.

Bu pərdənin arxasında qalıb dünyaya aldananlar dünyaya sultan gəlib
nəfslərinə qul, şeytana alət olanlardır. Şeytana uymayıb, dünyaya aldanmayıb,
“nəfs” pərdəsini yırtıb həqiqət mərtəbəsinə ucalanlar isə Yaradana əsl bəndə,
kainata isə sultan oldular.” “Nəfsini bilmək” -- onu ram etmək, nəzarətdə saxla-
maq deməkdir. Bir vəhşini əhliləşdirmək üçün onun yaşam arealını, vərdişlərini
bilmək lazımdır. “Nəfsin” də belə cəhətləri var. Dağıdan, öldürən, məhv edən
“nəfs” qorxuluların ən zəifidir. Doğruları söylədiyini iddia edən, kütlələri yolun-
dan azdıran, məsum və ədalətpərəst, məzlum və həqpərəst görünən “nəfs”
daha təhlükəlidir.

Sufiyi-pəşminəpuşun batini safi degil,
Ol qaçan qurtarəsərdir nəfsini əmmarədən?

“Nəfs” yeddi mərtəbədən ibarətdir. Müxtəlif mənbələr bu mərtəbələri
müxtəlif ardıcıllıq və dəyişkənliklə ifadə etmişlər. Әn çox yayılan və qəbul olu -
nan isə bunlardır:

Әdәbi düşüncәlәr 193



1. Nəfsi-əmmarə -- Әmr edən nəfs. Pislikləri törətməyi əmr edən, insanı
Yaradana qarşı qoyan və şeytana kölə olan nəfs. Dünyaya gələn hər insan
“nəfs”dir, “məsumiyyət” yaş həddindən sonrakı həyatının ümumi adı “nəfsi-
natiqə”dir. “Nəfsi-əmmarə” insanın pis vərdiş və istəklərlə yetışdiyi bir
məqamdır. İnsan şeytanla üz-üzə qalandan sonra alacağı qərarlar etibarilə
özünə müəyyən bir “məqam” əldə edir. Bu mənada mənfi olan təkcə bir
məqam var, o da “nəfsi-əmmarə”.

2. Nəfsi-ləvvamə -- Pislik edəndən sonra peşiman olan, səhvini, xətasını
anlayan nəfsdir. Ariflərin nəzərinə görə bu məqama ibadətlə çatmaq qeyri-
mümkündür. İbadətin yanında əməl olmazsa, peşimanlıq vərdişə çevrilər və
“günah” sikli bitməz.

3. Nəfsi-mülhimə -- Allahdan ilham alan nəfs. Allah xatirinə yaşayan və
hər zaman onu xatırladan nəfsə deyilir.

4. Nəfsi-mütməinnə -- Tamamlanmış, doymuş nəfs. Təsəvvüfə görə bu
mərtəbədə nəfs bütün şübhələrdən arınır, təmizlənir, dərk etmədiyi nemətlərin
fərqinə varır, onlarla doyur.

5. Nəfsi-raziyyə -- Razı qalmış nəfs. Hansı mərtəbədə olduğunu və
Yaradanın ona münasıbətini bilən və Allahdan tam razı qalan nəfs.

6. Nəfsi-mərziyyə -- Razılığ almış nəfs. Allahın da bəndəsindən razı
qaldığı məqamdır. 

7. Nəfsi-kamilə -- Kamil nəfs. Yetə biləcəyi son nöqtəyə yetmiş,
Yaradanın hüzuruna çıxa bilən pak, ali nəfsdir. 

Nəsimi sufiləri “öz yaratdıqlarının əsiri olmaqla” qınayır. Müxtəlif “məqam”
və “mənzil”lər icad edərək əsl həqiqətdən uzaq düşdüklərini, həqiqəti başqa
yerdə axtardıqlarına işarə edir. Halbuki həqiqətin bilinən yerdə və bilinən in-
sanlarda olduğu göz qabağındadır:

Nəfsini biləndir ki, yəqin rəbbini bildi,
Həqdən bu məqamata irən bil ki, vəlidir.
Nəfsini bilən bil ki, həqi bildi həqiqət,
İnkarına bel bağlama kim, qövli-Әlidir.

“Özünü tanıyan, nəfsini bilən Rəbbini də tanıyar, bilər. Bu məqama çatan
insan Allahın dostu, insanlığın nümunəsi olar. Bu, Әlinin (İmam Әli ibn
Әbutalib) sözüdür, inkarının mümkünlüyünə inanma. İmam Әli nəfsini bilib
həqiqəti tanıyandır, onu inkar etmək Haqqı inkar etməkdir.” Burada Nəsimi
İmam Әlinin mütləq həqiqət sahibi olduğunu və sözünə də qeyd-şərtsiz etimad
edilməli olduğunu vurğulayır. Həzrət Məhəmmədin İmam Әli haqqında
buyurduğu “Әli Haqdır və Haq Әli ilədir” məlum hədisinə işarə edən şair “özünü
tanıma”nın və “haqqa qovuşma”nın dünyada nümunələri olduğunu qeyd edir.
Başqa bir qəzəlində Nəsimi İmam Әlini daha bir məqamda tanıdır:

Çün əmirəlmöminin “mən nöqteyi-bayəm” dedi,
Kim ki hərfin sirrini bilməz, nə bilsin şahini.

“Möminlərin əmiri “mən ba hərfinin nöqtəsiyəm” dedi, bir hərfin sirrini
bilməyənlər şahı necə tanıya bilər?”

Әmirəlmöminin İmam Әlidir. Müxtəlif mənbələrdə onun “ba” hərfi və nöqtəsi
ilə bağlı rəvayətlər vardır. Şeyx Süleyman Qunduzi "əl-Dürrül-münəzzəm"
əsərinə istinadən yazır: "Bil ki bütün səmavi kitabların sirri Qurandadır.
Quranda olanların hamısı Fatihədədir. Fatihədə olanların hamısı "bismil -
lah"dadır. "Bismillah"da olanların hamısı onun "ba" hərfindədir. "Bismillah"ın
"ba"sındakı hər şey isə onun altındakı nöqtədədir. İmam Әli də buyurub: "Mən
"ba"nın altındakı nöqtəyəm" (Şeyx Süleyman Qunduzi. Әl-Yənabiül-məvəddə,
1-ci cild, səh. 213).

Әdәbi düşüncәlәr194



Başqa bir rəvayət: Bir gecə İmam Әli mahir Quran bilicisi Abdullah ibn
Abbası qəbiristanlığa apardı və Qurandan bir ayə oxumasını istədi. İbn Abbas
"Bismillahir Rəhmanir Rəhim" ayəsini oxudu. Sonra İmam Әli "Bismillah"ın
əvvəlindəki "ba" hərfinin mənasını sübh açılıncaya kimi təfsir etdi (Ayətullah
Reyşəhri. Movsuətül-İmam Әli ibn Әbitalib, 10-cu cild, səh. 55).

Bir sözdən bir hərfi götürməklə sözün, nəticədə isə cümlənin, son nəticədə
isə fikrin mənası dəyişə bilər. Xüsusən də ərəb qrafikasında hərflər qədər
nöqtələrin də əhəmiyyəti var, belə ki bir nöqtənin artması və azalması sözü
tam dəyişə bilər. Quran “ba” hərfi ilə başlayır və bu hərf digər hərflərdən
nöqtəsi ilə fərqlənir. Әgər bu nöqtə olmasa, "ba" hərfi tanınmaz və heç bir
məna daşımaz. Şərq fəlsəfəsində, hürufilikdə də həmçinin nöqtə dərin fəlsəfi
mənaya malikdir. Çünki bütün formalar, yazılar nöqtədən başlayır və
nöqtələrdən təşkil olunur. Nöqtə eyni zamanda təsəvvüfdə elmin simvoludur.
Həzrət Әlinin “ Elm bir nöqtə idi, cahillər onu çoxaltdı” kəlamı Şərqdə yayılmış
məşhur kəlamlardandır. Bəzi alimlər bu hədisin İmam Әliyə aid olmadığını və
əsassız olduğunu iddia edirlər. Dəlil gətirirlər ki, Quranda “Biz onun elmini
artırdıq” ayəsinə ziddir. Hədisi anlaya bilmədiklərinə səbəb “ cahilllər onu
çoxaltdı” ibarəsini səhv izah etmələridir. Cahillər elmi çoxalda bilməz, cahillərin
elmlə işi olmaz. Cəhalətə son vermək istəyən alimlər elmi genişləndirərlər. Hər
mətləb şərh edildikcə elm qat-qat böyüyər və bu zaman onun içinə biruzə
vermədən bəşərə əks fikirlər də elm adı ilə daxil edilər. Başqa cür desək, elmin
çoxalmasına cəhalət səbəb olar. 

Şah obrazı burada o dövrün sufilərinin təbirincə “şeyx” və ya “vəli”(mövla)
kimi işlənib və Allahın vəlisi, möminlərin mövlası İmam Әli nəzərdə tutulub.
Şahi-Mərdan, Şahi-Nəcəf, Şahi-Vilayət adları da İmam Әliyə aiddir. Qeyd edək
ki, bir çox sufi mürşidləri də bu rütbəni adlarında daşıyıblar: Şah Abdullah
Dəhləvi, Şah Məhəmməd Nəqşibənd və b.

Hürufiliyə görə vücudi-Mütləq olan Allah özünü göstərmək istəsə, söz
şəklin alar və hərflər vasitəsilə zahirə çıxar. Çünki yaranışın zühuru səslə
olmuşdur və səs qeyb aləmindən eyn aləminə gələn hər varlıqda mövcuddur.
Lakin səs canlılarda hərəkət ilə, cansızlarda isə qüvvə ilə ortaya çıxar. İki
cansız əşyadan səs almaq üçün onları bir-birinə vurmaq lazımdır, bu zaman
əşyanın cövhəri olan səs eşidilmiş olar. Canlılarda isə səs iradə və ixtiyarla
zahir olar. Səsin ən kamil forması sözdür ki, bu da ancaq insanlara bəxş
edilib. Söz hərflərdən əmələ gəlir və məlum olur ki, səsin də əsli hərfdir.
Nəsimi demək istəyir ki, bir hərfi dərk etməkdə aciz olanların şahlıq kimi ən
üstün vəzifəni icra edən bir şəxsi tanıması mümkün deyil. İnsan elmin nuru
ilə yolunu işıqlandırmasa, bu yolda öz rəhbərini (yol göstərən) seçə bilməz.
Rəhbəri tanımadan hara getdiyini bilməyəcəksən. Bir hərfin nöqtəsinin
kiçikliyinə xor baxma, onu əhəmiyyətsiz hesab etmə, çox böyük həqiqətlərin
sirrinin açarı kiçik zərrələrdə gizlənib, onları əhəmiyyətsiz hesab edənlər
sirrlərə vaqif ola bilməz.

Şair iman əhlinin də hələ istənilən nöqtədə olmadığından söz açır:
Vaqif olmaz sirri-lövhidə ol iman əhli kim,
Edə bilməz nəfsini dünya həvasından übur.

“Lövhi-məhfuz” olmuş və olacaqların, zamanın bütün anlarının, məkandakı
bütün varlıqların yazılı halda hifz olunduğu lövhədir, kainatın proqramı,
yaradılışın qeydiyyatıdır. “Lövhi-məhfuz”un dünyadakı nümunəsi insan
hafizəsidir. İnsanın yaşadığı, gördüyü, eşitdiyi hər şey yaddaşında qaldığı kimi,
kainatda baş vermiş və baş verəcək hər şey “lövhi-məhfuz”da qalacaq. Yazılı
olduğuna görə “lövhi-məhfuz”un “unutmaq” imkanı yoxdur.

Әdәbi düşüncәlәr 195



Yaddaş kimliyimizin tarixi, zəkamızın xəzinəsi, təfəkkürümüzün mənbəyi,
təcrübələrimizin mərkəzidir. Ruhumuzun ən qiymətli cihazı, insan olaraq
yüksəlişimizin əsasıdır. İnsan təcrübəsi üzərində düşünən, müqayisə edən,
nəticə çıxaran varlıq olduğuna görə yaddaşsız “insan” ola bilməzdi. Yaddaşın
həm də insanın əbədi həyatında müstəsna rolu var. Hafizə “qiyamət günü”
üçün dəlil, sübut, sənəddir. Axirət hesabatında səvab-günaha şahidlik edəcək
mənbədir.

Nəfsini dünya havasından qorumayan, dünya həvəsinin maneələri
arasından kecirə bilməyənlər iman əhli də olsa, ibadət və itaətlərində könüllü
və dəqiq olsalar belə “lövhi-məhfuz”un sirrindən xəbərdar ola bilməzlər.
İnsan olaraq nə dəyər və qədrdə bir həqiqəti daşıdıqlarını bilməzlər.
Dünyada hər aldıqları nəfəsin, hər sözün, hər əməlin nə ağırlıqda olduğunu
dərk etməzlər. 

“Ma-ərəfna” hökmilə öz nəfsini gər bilməsən,
Həq bilir səndən ayırmaz kimsə heyvan surətin.

“Ma ərəfna” Həzrət Məhəmmədin məşhur “Ey bütün məxluqat tərəfindən
bilinən Rəbbim, Səni bilinməsi gərəkən qədər bilib tanımadıq” hədisinə
işarədir. Burada Peyğəmbər insan dərkinin və təfəkkürünün Allahı tam
əhatə edə bilməyəcəyini ifadə edir. İnsan bütün qüdrətindən istifadə etsə
belə Yaradanı yalnız bir miqdar tanıya bilər. Bu miqdarın tamlığı barədə bir
məlumat yoxdur, çünki insan düşüncəsinin xaricində olan bir şey idrakın
da xaricindədir. Amma “tanıya bildiyi qədər tanımaq” imkanından istifadə
etməmək insanı heyvandan ayıran şüurun, dərrakənin paslanmasına
gətirib çıxarar. Bu isə insan və heyvan fərqinin aradan qalxması deməkdir.
Yeri gəlmişkən bəzi alimlər İmam Әlinin “Qeyb pərdəsi açılsa, yəqinim art-
maz” hədisini Peyğəmbərin bu hədisi ilə üzüzə gətirib uyuşmadığını irəli
sürürlər. Qeyd edək ki, İmam Әli “Mən Allahı tam dərk edirəm, təfəkkürüm
Onu tam əhatə edir” demir. O da Peyğəmbərin buyurduğu ölçülərdən
kənara çıxmır. İmam Әlinin bu hədisini belə şərh etmək olar: “İnsan Allahı
nə qədər tanıya bilərsə, o qədər tanıyıram, qeyb haqqında bildiklərimlə
görəcəklərim ona görə fərqlənməz ki, görəcəklərim də dərk edə bildiyim
qədər olacaq”. Ümumiyyətlə, Nəsimi əsərlərində İslam müqəddəslərinə çox
böyük ehtiramla yanaşır, onların kəlamlarına əsaslanır, fikirlərini onların
hədisləri ilə möhkəmləndirir. Diqqət edilməsi vacib məqamlardan biri də
budur ki, Nəsimi digər peyğəmbər və övliyalarla özünü müqayisə edir,
özünü onlara bənzədir:

Hüsn içində Yusifi-Kən’ana təhsin etməzəm,
Onların dövranı keçdi, gəldi dövran sizlərə...
Gah çıxmışam İsa kimi çərx üstündə oturmuşam,
Gah varmışam Yusif kimi Misrdə sultan olmuşam...
Şövqən tərani sirrini mən söyləyəydim, neyləyim,
Məhrəm bu Turin sirinə Musa ibn Imran gərək...
Xızr əgər zülmata vardı, istədi abi-həyat,
Mən dodağın çeşməsində abi-heyvan bulmuşam.

Lakin, Nəsimi heç vaxt özünü Həzrət Məhəmməd və əhli-beyti ilə müqayisə
etməmiş, onların ehtiramını gözləmişdir. 

“Heyvan surəti almaq” məsələsi fərqli təfsir və mülahizələrin mövzusu olan
mübahisəli məsələlərdəndir. Nəsimi başqa qəzəllərində də bu məqama tox-
unur:

Boyundur sidrəvü tuba, dodağın abi-heyvandır,
Anın mahiyyəti-zövqün nə bilsin ol ki, heyvandır.

Әdәbi düşüncәlәr196



Allahın qeybindən söz açıb ruhlara nicat verənləri əxlaqdan, təfəkkürdən
məhrum olanlar necə anlaya bilər? Bu məna zövqünü surət kölələri necə
yaşaya bilər? İslam Peyğəmbərini vəsf etdiyi bir qəzəlində :

Nedər aşiq cahanü canı sənsiz,
Ki sənsən aşiqin canü cahanı.
Ləbindir çeşmeyi-heyvan, vəli şükr
Ki hər heyvantəbiət bilməz anı.

“Sənsiz aşıqə cahan da, can da lazım deyil. Çünki, aşıqin cahanı və canı
sənsən. Sənin dodaqların dirilik çeşməsidir, həyat mənbəyidir. Şükr ki hər
heyvantəbiət (şüursuz insan) bunu bilməz.”

Quranda bu barədə aydın ayə var: “Biz cəhənnəm üçün bir çox cinlər və
insanlar yaratdıq. Onların qəlbləri var, onunla anlamazlar; gözləri var, onunla
görməzlər; qulaqları var, onunla eşitməzlər. Onlar heyvan kimidirlər, hətta daha
çox azğınlıqdadırlar. Qafil olanlar da məhz onlardır.(Әraf, ayə 179). Nəsimi də
bu ayəni anaraq “şükr edir”. 

Həzrət Məhəmməd bir hədisdə :“İnsanlar qiyamətdə elə surətdə məhşur
olub gələcəklər ki, meymun və donuz surətləri onlardan qat-qat yaxşıdır” buyu-
rur. Qiyamətdə alacaqları bu şəkil onların dünyadakı mənəvi yaşantılarına
tutulmuş güzgü olacaq. Təsadüfi deyil ki “Tin” surəsinin insanı ucaldan “Biz
insanı ən gözəl surətdə yaratdıq” ayəsindən sonrakı ayədə Allah insanın
enəcəyi ən alçaq nöqtəni də göstərir: “Sonra isə onu aşağı qatların ən
aşağısına qaxacağıq”. 

Təbii ki Yaradan əsl bəndələrini, əxlaq və mərifət sahiblərini də unutmur:
“İman gətirib xeyirxah işlər görənlər istisna olmaqla! Onlar üçün tükənməz
mükafat  hazırlanmışdır”.

“İnsan” olmaq, həm də Nəsiminin görmək istədiyi “insan” olmaq məlum
məsələdir ki, asan deyil. Amma Allahın insana bəxş etdiyi bu uca məqama
yetişmək üçün daim cəhd etmək lazımdır. İnsanlıq şərafətinə çatmaq üçün bir
çox istəklərdən keçmək, bir çox bəlalara sinə gərmək gərəkir. Böyük mükafatı
almaq istəyənlər böyük bədəllər ödəməlidir. Allah dünyanı imtahan məkanı
olaraq yaratmışdır: “Әməl baxımından hansınızın daha yaxşı olduğunuzu
sınamaq üçün ölümü və həyatı yaradan Odur. O, Qüdrətlidir, Bağışlayandır”
(Mülk, ayə 2).

Әdәbi düşüncәlәr 197

OXUCULARIN NӘZӘRİNӘ!
2020-ci İL ÜÇÜN 

““AAZZӘӘRRBBAAYYCCAANN””
jurnalına abunə yazılışı davam edir.

““AAZZӘӘRRBBAAYYCCAANN””
jurnalının bir nüsxəsinin qiyməti 1 manat 50 qəpik,

illik abunə qiyməti 18 manatdır.
İNDEKS: 76300

user
Прямоугольник


