<+ddoabi diisiincalor >

Arif BUZOVNALI

(in “3hsani-
taqvim” idi

iger boylk sufi sairlerinde oldugu kimi, Nasimide da axlagi mévzular

muxtalif sistem va bolgllarin bir hissasi olaraq islenmisdir. Nasimiya
gadar axlaq haqgqinda fikir va mulahizaler mumi elmi anlayisdan daha ¢ox,
har hansi terigat qanunlari va ya takya qaydalari kimi yayilmisdi. Terigatdaxili
yasam konsepti bezen baxis ve tarz olaraq dayisirdi, bezan do gasden
secilmak, farglanmak tglin dayisdirilirdi. Terigat mansubu olmayan sairler bela
tam riayat etmasaloar de muxtalif sufi dislincalarini seire gatirir, cagdas deba
uyaraq istemadan, bilmadan har hansi ideyanin tabligatcisina gevrilirdilor.
Boyuk bir ideoloji planin bir hissasi oldugunu bilmayanlarin “gul-bulbul”
mahabbatini tasevvif istilahlari ile bazemasi Nasimi dovrl kimi ¢atin bir dévrin
aydin dusuncali mursidlarinin “6ztndgoruma” mexanizmi idi. Bu qorumanin
icinde ham Quranin, hem islami deyaerlarin, hem da min illik téranin mihafizesi
asas masals idi. Tabii ki Nesimi de bu xaosun i¢indaki salige-sahmani gore
bilenlarden idi ve cani bahasina da olsa, prinsiplerinden al gétirmayacakdi.
Bu prinsipler nadan ibarast idi?

Onca onu demaliyik ki, “exlaq normalari” bu ve ya diger mihitds bas veren
hadisalare gdre, onlarin darinliyine, middatina, vahsgiliyinin deracasina gora
deayisir. Mursidlar yerina gore gah tagyiri-libas olub xalqgin igcinde gazir, gah
gilincli-qalxanl kigik ordu ile gorunur, gah “geyb”s cakilarek misyyan muddati
har kesden gizli yasayirdilar. Mirsidin yasam terzine gbére qayda ve
davraniglar tenzimlenir, siyasi gedislar ds igin icina daxil olarsa, gunlik, saatlq
bels ganunlar ortaya ¢ixirdi. Qanun tarigat basg¢isinin iki dodaginin arasinda
bdyuyub kigile bilirdi, o ganun ki insanlar arasinda siratle yayilir ve “zilma
etiraz” geyiminda oldugu Ugtin gizli vo mohtarem tutulurdu. Amma buttin bun-
lara baxmayaraq “exlaq”in iki manbayi ve istinad noqtssi var idi: Quran ve
hadisler. Bezan ruhani dairsalerin Allahin kitabina riayetden uzaq olmalari,
bazen “Allah-Allah” deyanlarin kirli islere bulagsmasi, bazan exlaqi taleb
edanlerin axlagsizligi va sair bir xeyli sadalamadigimiz agla galen sababler
ucbatindan ilahi ganunlarin yeni dil ve uslubla tefsiri insanlar {igiin daha cazib
va daha inandirici idi. Eyni fikirlerin badii gérkema biriinmasi va xirgin bir dille
saslanmasi o dovrin “demokratiya”si idi desak, yanilmariq. Zarif ve hassas
kalmalarla sart va bir geder de miucarrad fikirler demak Ugin ham da Nasimi




190 Odobi diisiincalor

olmaq lazim idi. Bu, Qurandan daha gézal s6z demak idimi? Nasimi ve onun
kimi bir cox ustad Qurandan gatirdikleri sitatlari Allahin dediyindan daha kamil
demayae calisirdilarmi?

Nasimini yalniz “hirufi” kimi giymatlandirmak, onun asarlarini bu prizmadan
baxaraq dayarlandirmak dizgun deyil. “Seriat’dan “terigat’s kegidin Nasimida
ananavi islama qarsi kin yaratdigini distinenler bir masaleni unudurlar:
“tarigat’in yasam ve inkisaf bazasi “seriat’dir. Blifbani dyrenan telaba ikinci
defe slifba dyrenmir, amma qalan émrini bitiin dyrenacaklerinds ondan
istifade edir. Nasiminin yaradicihiginda ilkin harekat néqtasi “seriat’dir. Bu
asasin Uzarinda qurdugu dislnce zancirinin neca adlanmagindan asil ol-
malayaraq sairin Qurana sdykandiyini, Qurandan guc aldigini ve Quranla dark
olundugunu danmaq faciadir. Hurufilik aslinde daha modern bir dil ve ya Us-
lubdur, zamanin nabzini tutmaq, insanlari yeni manavi vardislerle ale almagq,
onlara bir gader anlagilmaz, mucarraed gozallik ve seadsti daddirmaq ve bu
yarimgizlilik fonunda ehtiraslari hadsfe yonaltmeakdir. Hurufilik onunla paralel
va ona qader faaliyyet gostermis diger terigatlerin bazasinda yaranmis, dévriin
ictimai telabatini 6daya bilmak Ggtin diisinilmus siyasi harakatdir. Bu harekat
terkibinde Sarqg insanina, misalmana tesir eda bilacek har sey var. Fikir
versak, gorarik ki, “hirufizm” digar tarigatlerdan fargli olaraq masalenin ibadat
va ayinler terafinde radikal deyil, aksina, digarlarina gora daha liberaldir. Seiri,
musiqini va digar ndv incasanati ham tasir, heam tagviq malzemasi eds bilmak,
bununla baraber, Qurandan ayrilmadan Haqq yolunda galmaq, gorindiyu
kimi, asan measale deyil. Bu manada miuracistin neca ve hansi dslillerle
edilacayi, haradan baslanilacagi ve hansi serhadlerin kegilmayacayi ¢ox vacib
magam idi. Nasimi bu baximdan ¢ox hassasdir, an Usyankar halinda bels,
gaydalara riayat edir, xatlori pozmur. Amma bununla bels, yaratdid1 yeni mod-
elin taninmasi ve gabul edilmasi l¢ln axlaqi 6lglleri deyismakdan da imtina
etmir. Bunlar har defe ele de gdzs batacaq o6lgida ve miqyasda olmasa da,
muayyan fikir galiblarinin tekrari, ayslardaki mashur kalmalerin telaffuzi ve
yeni sdzler tandeminda emitasiyasi ile zamanla qulaq utgln adilasir, hatta
ayani tefsire ceuvrilir.

Kim ki bildi bu “siratil miistaqim”in rahini,
Ohli-iirfan olduvii bildi yaqin Allahini.

Quranda adi kegan “ Siratil mustaqim” ifadasi “dogru yol”,”Allaha aparan
yol” kimi tefsir edilmisdir, bu isa Allahin amrlarina sertsiz amal etmak, 6zinl
Ona teslim etmak demakdir. Yani, har kim hayatini Allahin bendaden istediyi
kimi yasayarsa, Quranda buyurulan “dogru yol”’u tapanlardan olar ve Allahini
batin bdyUkliyl ve ezemeati ile taniyar. Buradaki “yol” Qurandan gelen s6z
olmagla yanasi, hem da darinda Nasiminin 6z tutdugu va insanlari davaet etdiyi
“yol”dur. Bir insanin “Allahin “dogru yol’unu tapanlarin Allahi taniya bilacayini”
getiyyatle soylemasi onun bu “yol’u tanidigina va getdiyina bir isaradir. Quran
ayasinin sitat gatiriimasi zahiren da olsa insanlari “Nasiminin yolu’na davat
Ugun an rahat tebligat imkanidir. Bu, “man deyiremsa, man biliram” demakdir.
Basqa bir beytde ise Nasimi Ustubagli connat masalesina toxunur.

Haq buyurmus “arziilillah aqibat lil-miittaqi”,
Ciin deyilsan miittaqi, miilk etma arziillahini.

Allah buyurur: “Biz bu axirat yurdunu yer tziinde tekabburlik etmayanlara
vo fitna-fosad tératmayanlers gismat edarik. ©n gdzal agibat ancaq Allahdan
gorxub pis amallardan g¢akinanlerindir’(Qasas, ays 83).

San pis amallarden gakinan deyilsansa, nainki cannati dlisiinma, hatta Al-
laha ibadet ve itast edilon yerlara de ayaq basma. Yani, axirati dusinmak



Odabi diisiincolor 191

batin ibadatlerin esasidir. Burada sair “cennat” mdévzusunu hazir veziyyasta
getirarak badii modelin tglncl bucagini teqdim edir. Nasimi tofsiri gox
lakonikdir: Allah isteyan deyilsenss, Allaha aid yerds yasama. insanlarin,
xUsusan boyuk koglerin yasandigi orta asrlerde getdiklari arazinin yasam
sortlerini ve gayda-ganunlarini dyranmayi ve riayst etmayi ¢cox vacib idi, aks
halda ordan uzaglasdirila ve hatta yagmalanib élduruls bilardiler. Nesimi bu
suurlara hakim nizami xatirladaraq “har hansi bir emirin, valinin gadagalarini
gebul etmayib erazisinden ¢ixdidin kimi, Allahin amrlarine etina etmirsansae,
onun da erazisindan ¢ix” deyarak mantiqgini ise salir.

Niyyat mutasakkil bir cemiyyati qurmaq olsa da, bu cemiyyatin axlaqi
vardiglerle tachiz edilmasi daha Umda gert idi. Yeni vardigler Gg¢linsa yeni nafsi
terbiye metodlari, ya da koéhnslarin zamana uydun mantigle asilanmasi
gerakirdi.

Nesimi folsefesinde “insan” 6ziini ilahi baslangic kimi tanimali ve
yaradilisin sirrinden xabardar ola bilmalidir. Vicudunda bitin kainati
dasidigini bilmek va Allahin insana verdiyi missiyanin aliliyini derk etmak
baximindan insan 6zindan baslamalidir. Bununc¢in Allahin bandasina hansi
magami verdiyini gére bilmasi sortdir:

Ciin “ahsani-taqvim” idi, aqlim mana insan dedi,
Ol canlarin mahbubu gér, bil kim, na insan olmusam.

Bu beyt Quranin “Tin” surasinin dordlincl ayesina isars ile deyilib. Haman
ayade “Biz insani an go6zal suratds yaratdiq” buyurulur. Bu, o demakdir ki,
yaranmiglardan he¢ kim ve he¢ na gozsllikde insandan Ustlin deyil. Burada
“gdzellik” nisbi anlayisdir. insan ruhu, agh nayi gézal bilirss, neys gozal
deyirsa, ondan sdhbat gedir. Amma, eyni zamanda, Allah da xalq etdiyi bu
varligin siradan olmadigini, fergli oldugunu vurgulayir. “©On” kalmasi insanin
Allahin diger gézal yaratdiglarinin igcinde hamisindan Ustin olduguna isaradir.
Buradan sual yaranir: Allah nayi gézal yaratmadi ki? Tabii ki Yaradan butin
yaratdiglarini gbézal yaratdi, massale Yaradanin qusursuzlugudur, bizim
g6zimuzin “gdzellik” bélgtsu Allahin “xaliq’liyinin kenarinda deyil, icindadir.
Nasimi insanin “an gézal” oldugunu vurgulamagla ilk névbada onun “eybacer”
olan har seya bu dinyada bulasdigini demak istayir. Bu ham bandanin bu
girkdan temizlena bilecayina, ham yaradilisca gox Ustlin olduguna, ham ds
daimi bir imidin olduguna inandirir ve bandade “pesmanciliq” gadar da “iftixar”
oyadir. insanin bu qadar “pak” va “gézel” yaradilisi birbaga Allahin glidratinin
ndmayisi oldugu Ggtin Nasimi bir gader de darina enir:

Gonci-nihanin sirriyam, ham “kiinte kanz”in meazhaeri,
Ham cévharam, ham cévheri, ham cévhare kan olmugsam.

“Man bir gizli xazina idim, gériinmak, bilinmak istadim, bu sebabdan alami
yaratdim” hadisi-quidstna isare ila insanin Yaradanin geybindan bir nisana
olmasi fikri Naesimiya qadar badii eadabiyyatin mévzusu olmamisdi. “Osmail
hisna’nin insanda tecella etmasi, insanin 6z Yaradaninin sifetlerini dasiya
bilmasi ve an asas da insanin tebiatin bir pargasi oldugu halda ham da Allahin
bir zarrasi olmasi ideyasi Nasimi seiriyyati ilo an pik noqtasini yasadi:

“Kiinta kanz” asrari maxfi galmasin deyib faqih,
Verdi us adoem libasinda sana can suratin...
Nasimi “kiinte kenz”in gévheridir,

Hadisi I6l6i-gahvara banzor.

Nasimiya gore insan Yer tzinda Allahin yalniz xalifasi, aysti, nisani deyil,
eyni zamanda, Allahin hagigatinin dasiyicisi ve gerarvericisidir. DUnya zamani
bandanin bu martebeni anlayana ve gabul edena qadar tehsil almasi t¢indur.



192 Odobi diisiincalor

Obrazli desak, diinya bir maktabdir, burada imtahandan “sla” alan “analhaqg”
statusuna, rltbesina catir, arif olur.

“Kiinta kanz”in gévharindan xarc edarsan arifs,

Ey bu gancin naqdi, hey-hey biilacab viranasan.

Nasimi dusuncesinda insan “snalhaq” martebasinae yalniz Allahin
axlagina catdigda cata biler. Bu isa yaqinin U¢ magamina yetmakls
mimkindir. irfani mertabsler ayri-ayriligda miixtslif megam ve menzillerden
ibaratdir. Bu magamlarda bir “nafes” durmaq, bu manzillarde bir “g6z”
yasamagq garakir. Bunun tg¢lin miayyan rabitaler lazimdir. Rabitenin asasini
“yaqin’lik taskil edir. “Yaqin”lik daqiq bilgi, dalil ve subutlarla alde edilan
mutleq dogru anlamina gaslir. Birincisi “elmul yaqin”dir. Yaradanla daimi
rabitenin oldugunu bilen, har zaman Onun hizurunda oldugunu anlayan
insan Ggln bu “hizur’ halinda etdiyi kesflor “elmul yaqin”dir. EImin glici
catdigi gader alde edilan informasiyalar misyyan bir mentige uyarsa,
dogrulugu agil ile tesdiglenarsa bu “elmul yaqgin”a aid olar. Bunun Gg¢ln insan
daim, kesintisiz Allahin hizurunda oldugunu bilmsli, daim ve kasintisiz
Allahin nazarestinds oldugunu anlamalidir. Qurandaki “Allah size nazarst
edir” (Nisa, aysa 1), “Allah her seya nazarat edandir’ (8hzab, ays 52)
ayelerini derk edan har insan bu rabitedan istifade edib basqgalarinin
bilmadiklarini bila biler, bazi matlablara cavab tapa biler. Rabbina bagli iken
muxtslif hallarin kasfi de “elmul yaqin”dandir.

“Eynal yaqin” ise gbzle gérmak, sahid olmaqg anlamina galir. Quranda buna
isare edilir: “Xeyr! Kas ki, yaqin bileydiniz”, “ Siz Cshannami miutlaq
goracaksiniz!” (Tekasur, ays 5-6).

Eynal-yaqin haq sirrine idrak edan insan manam,
Ey meo’rifatdan bixaber, insafa galgil, biriya.

Oger “elmil yaqin” bir axtaris dévruduirsa, “eynal yaqin” “viisal” dovrinin
baslangici demakdir.

Oldu kalamindan yaqin, k’anin dehani var imis,
Eyneal-yaqinin ré’yatin qeybii giimana vermazam...
Nitgindan oldum ¢iin diri, eynal-yaqin oldu bu kim,
La’lindiiriir ol Isa kim, agzin agar can axidar.

“Haqgal yaqin” Allahin zatinda erimak, Allaha tam teslim olmagq, 6z axlaqini
Allahin exlaqi ile eyni etmak demakdir. Bu, bir bilginin, hadisenin batinina
enmak, hagigatina ¢atmagq, bilgini yasamaq, heg¢ bir stibhays yer goymadan
isin dogrusunu bilmakdir.

Gordiim sani giimansiz har dilbarin diziindas,
Haqqal-yaqin gbérana zonnii giiman garokmoz.

“Haqgal yeqin” galb ile sezilib duyulan ve basiretle miisahide olunub
yasanan bir bilgi martaebasidir. Yeqinliyi bildiren martabalarin an Gstlinudur.
“Haqgal yaqin”a ¢atan insan marifat ahli olur va “arif “ adlanir. Ariflerin galb
go6zu ile gore bildiklerini sb6zle ifade etmak ¢ox ¢atin ve ya mimkunstzdur.
Quranda bu martebays isare edan ayalar vardir: “Subhasiz ki, bu,
tekzibolunmaz haqigeatdir!” (Vagis, aye 95); “Sozslz ki, bu esl hagigatdir”
(Haqge, aya 51).

Dinya ve onda olanlarin zahirini deyil, magzini, mahiyystini gérmak,
yaradilis sabablerini kasf etmak, bu kainatin iginde insanin 6z magamini,
missiyasini derk etmasi “haqqgal yaqin”dir. Buna gadaer suallarinin cavabini
dunyavi gdzle kenarda axtaran insan, bundan sonra cavablari 6zinde
tapmaga baslayir, 6zinu tanimaga baslayir ve bu prizmadan Yaradana ve
yaradilisa baxmagi kasf edir. ©sl haqigatleri tapir ve heyran qalir. Burada



Odabi diisiincolor 193

dunyanin darki tGgln silah olan “aql” “galb”in yaninda terksilah olur. Varligin
zahirinda qalmis “agl” mahiyyatin fohminde garaksiz ve dayarsizdir. Ve maraql
masala budur ki, Nasimi insanin “heyranligini” “aqlsizliya” yozmur, aksina, aglin
heyran olmasi kimi izah edir. “insan” va “aql” eyni obraza gevrilir, “eql” qeyri-
diinyavi har seydan zévq almaga baslayir:
Firgetin sol dard imis canimda kim, har kimsa kim,
Fikrinoa diisdii bu derdin, aqli heyran oldu, gal!
Hamin “aql” ki Nasimi onu “getdiyi har yeri soyub talayan mogol”’a banzadir:
Miinavvear abherin tiirkii evin yagmaladi aqlin,
Mogol har qanda varirsa diisar taracii yagmayae.

Yani, soyguncu mogol kimi dinyavi lazzatin qulu olmus “eqgl”’, acilan
manzare garsisinda donub qalir, na edacayini bilmir, etmali oldugu pisliyi unu-
dur. “©ql” bitin tafarriiati ile teslim olur.

Nasimi yaradiciliginda vacib mévzulardan biri de “nafs” moévzusudur. Sair
bu mévzuya da digarlarina oldugu kimi derinden va daqiq yanasir.

Asiqin asrarini, haqqi bilan arif bilir,
Asina halin ne bilsin nafsini bilmaz qarib.

“Asiqlerin sirrini masalenin magzini, mahiyyatini, aslini bilan arif bilir. Asiq
galbina va esq alemina garib olan, uzaq olan, 6z nafsini bela bilmayanler dost
halin nece bilsa biler.”

Nafs insanin ritbasini tayin edan asas meyardir. Nafs olmasaydi, insan
“insan” rutbasinda deyil, “malek” rutbasinda olardi. Halbuki kamil bir insan
rutba ve dayar etibarile malakdan daha ustunddr.

Hiisniine heyrandurur hurii malak,
Esqinoa sargastadir daim falak.

Yaradan “insan”1 xalq edendan sonra butiin malaklari bir yera yidaraq on-
lara insana sacda etmayi amr etmis, seytan kibr ve gisqancligdan bu amra
itastden imtina etmis ve dergahdan gqovulmusdur.

Endirmadi bas ahsoani-taqvime azazil,
Ani buraxan la’nats, anin cadalidir...
Sirri-tovhidea irmadi miinkir,

Adamo sacds qilmadi seytan.

“Nafs” insan Ucln bir pardadir. O, bu pardani aradan galdirmagla Allaha
qgovusa biler. Seytanin cehdi ise bu pardanin Qiyamate gadar galmasi ve
insanin “sacdayse layiq” olmadiginin stubut edilmasidir.

Noafsini har kimsa bildi, haqqi bildi bigiiman,
Zoarxoaride qul isa, alomlara sultan olur.

Bu pardenin arxasinda galib dinyaya aldananlar dinyaya sultan galib
nafslerine qul, seytana alat olanlardir. Seytana uymayib, diinyaya aldanmayib,
“nafs” pardasini yirtib haqgiget martabasina ucalanlar ise Yaradana asl bands,
kainata ise sultan oldular.” “Nafsini bilmak” -- onu ram etmak, nazarstde saxla-
maq demakdir. Bir vahsini ahlilegdirmak G¢lin onun yasam arealini, vardislorini
bilmak lazimdir. “Nafsin” da bela cahatlari var. Dagidan, éldiran, mahv edan
“nafs” qorxulularin an zaifidir. Dogrulari sdyladiyini iddia edan, kitlsleri yolun-
dan azdiran, masum va adalatparast, mazlum va hagparast goriinen “nafs”
daha tehlukalidir.

Sufiyi-pagsminapusun batini safi degil,
Ol gqagan qurtarasardir nafsini ammaradan?

“Nofs” yeddi mertabadan ibaratdir. Mixtalif manbalar bu martabaleri
muxtalif ardicilliq ve deyiskanlikle ifada etmislar. ©n ¢ox yayilan ve gabul olu-
nan ise bunlardir:



194 Odobi diisiincalor

1. Nefsi-eammare -- ©mr edon nafs. Pislikleri tératmayi amr edan, insani
Yaradana qarsi qoyan va seytana kole olan nafs. Dlnyaya galen har insan
“nafs”dir, “masumiyyeat” yas haddinden sonraki hayatinin imumi adi “nafsi-
natiga”dir. “Nefsi-emmara” insanin pis verdis ve istaklerle yetisdiyi bir
maqgamdir. insan seytanla tiz-lize qalandan sonra alacagi qerarlar etibarils
6zUna muayyan bir “magam” alda edir. Bu menada manfi olan tekca bir
magam var, o da “nafsi-emmara”.

2. Nafsi-lavvama -- Pislik edenden sonra pesiman olan, sahvini, xatasini
anlayan nafsdir. Ariflarin nezarine géra bu magama ibadstle ¢atmaq geyri-
mimkindiir. ibadstin yaninda emal olmazsa, pesimanliq verdise cevriler vo
“glnah” sikli bitmaz.

3. Nafsi-mulhima -- Allahdan ilham alan nafs. Allah xatirine yasayan ve
har zaman onu xatirladan nafsa deyilir.

4. Nefsi-mitmainna -- Tamamlanmis, doymus nafs. Tesavviifs gora bu
martabada nafs butin subhalarden arinir, tamizlanir, derk etmadiyi nemsatlerin
fergine varir, onlarla doyur.

5. Neafsi-raziyya -- Razi galmis nafs. Hansi martebada oldugunu va
Yaradanin ona munasibatini bilen ve Allahdan tam razi qalan nafs.

6. Nefsi-marziyye -- Razilig almis nafs. Allahin da bandasindan razi
galdigr magamdir.

7. Nafsi-kamila -- Kamil nafs. Yets bilecayi son ndqgteys yetmis,
Yaradanin hizuruna ¢ixa bilen pak, ali nafsdir.

Nesimi sufileri “6z yaratdiglarinin asiri olmagla” qinayir. Muxtslif “magam”
va “menzil’ler icad edarak asl hagigatden uzaq dusduklerini, haqigeti basqa
yerda axtardiglarina isare edir. Halbuki haqigatin bilinen yerda va bilinan in-
sanlarda oldugu g6z gabagindadir:

Noafsini bilendir ki, yaqin rabbini bildi,
Haqgdan bu magamata iran bil ki, validir.
Noafsini bilen bil ki, haqi bildi haqiqgat,
inkarina bel baglama kim, qévli-dlidir.

“Ozunu taniyan, nafsini bilon Rebbini de taniyar, biler. Bu magama gatan
insan Allahin dostu, insanligin niimunasi olar. Bu, 8linin (imam 8li ibn
Bbutalib) sézidir, inkarinin mimkinliyins inanma. imam 8li nafsini bilib
haqigati taniyandir, onu inkar etmak Haqqi inkar etmakdir.” Burada Nasimi
imam 8linin miitleq hagigat sahibi oldugunu ve sdziine de geyd-sertsiz etimad
edilmali oldugunu vurdulayir. Hazrst Mahammadin imam 8li haqqinda
buyurdugu “©li Haqdir ve Haq Sli iladir” malum hadisina isare edan sair “6zinu
tanima’nin va “haqga govusma”nin dinyada nimunalari oldugunu geyd edir.
Basqa bir gezelinde Nesimi imam 8lini daha bir megamda tanidir:

Ciin amiralméminin “man noéqteyi-bayam” dedi,
Kim ki harfin sirrini bilmeaz, ne bilsin sahini.

“‘Mdminlarin amiri “man ba harfinin néqtasiyam” dedi, bir harfin sirrini
bilmayanler sahi neca taniya biler?”

Omirelméminin imam 8lidir. Miixtelif menbalarde onun “ba” harfi ve néqtesi
ilo bagh ravayatloer vardir. $eyx Suleyman Qunduzi "sl-Durril-minazzem"
asarina istinaden yazir: "Bil ki butin semavi kitablarin sirri Qurandadir.
Quranda olanlarin hamisi Fatihadadir. Fatihada olanlarin hamisi "bismil-
lah"dadir. "Bismillah"da olanlarin hamisi onun "ba" harfindadir. "Bismillah"in
"ba"sindaki her sey ise onun altindaki négtedadir. imam 8li de buyurub: "Man
"ba"nin altindaki négtayam" (Seyx Siuleyman Qunduzi. 8l-Yanabiul-mavaddas,
1-ci cild, sah. 213).



Odabi diisiincolor 195

Basqga bir revayet: Bir gece imam 8li mahir Quran bilicisi Abdullah ibn
Abbasi gabiristanliga apardi ve Qurandan bir aye oxumasini istadi. ibn Abbas
"Bismillahir Rehmanir Rshim" ayesini oxudu. Sonra imam 8li "Bismillah"in
avvalindaki "ba" harfinin manasini subh acilincaya kimi tefsir etdi (Ayatullah
Reysahri. Movsusttil-imam 8li ibn Sbitalib, 10-cu cild, sah. 55).

Bir s6zdan bir harfi gétiirmakle sdziin, naticads ise cimlanin, son naticade
isa fikrin menasi dayisa biler. Xlisusan da arab grafikasinda harflor qedar
nogtelarin de shamiyyati var, bels ki bir ndgtenin artmasi ve azalmasi s6zu
tam dayise biler. Quran “ba” herfi ile baslayir ve bu harf digar harflorden
noqtsasi ile ferglenir. ©gar bu néqte olmasa, "ba" herfi taninmaz ve heg bir
mana dasimaz. Sarq falsafesinds, hirufilikde de hamginin néqte darin falsafi
manaya malikdir. CUnki butin formalar, yazilar néqtaden baslayir va
noqtalerdan tagkil olunur. N6gte eyni zamanda tesavviifde elmin simvoludur.
Hoazrat Blinin “ EIm bir ndqte idi, cahiller onu goxaltdi” kelami Serqgda yayilmis
mashur kelamlardandir. Bazi alimler bu hadisin imam 8liys aid olmadigini ve
asassiz oldugunu iddia edirler. Dalil gatirirler ki, Quranda “Biz onun elmini
artirdiq” ayssine ziddir. Hadisi anlaya bilmadiklerine sabab “ cahilller onu
coxaltdi” ibarasini sehv izah etmalaridir. Cahillar elmi coxalda bilmaz, cahillerin
elmls isi olmaz. Cahalata son vermak istayan alimler elmi geniglandirerler. Hor
matlab sorh edildikca elm qgat-gat bdyuyer ve bu zaman onun igina biruza
vermadan basare aks fikirlar da elm adi ile daxil edilar. Basqa cur desak, elmin
¢oxalmasina cehalst sebab olar.

Sah obrazi burada o dovrun sufilerinin tabirinca “seyx” va ya “vali’(mdvla)
kimi islenib ve Allahin valisi, méminlerin mévlasi imam 8li nezarde tutulub.
Sahi-Mardan, Sahi-Nacaf, Sahi-Vilayet adlari da imam 8liye aiddir. Qeyd edok
ki, bir gox sufi mirsidleri de bu ritbani adlarinda dasiyiblar: Sah Abdullah
Dahlavi, Sah Mahammad Nagsiband ve b.

Harufiliya gore vicudi-Mitlag olan Allah 6zinlU gostermak istesa, s6z
saklin alar va herfler vasitasile zahira ¢ixar. Clnki yaranisin zGhuru sasle
olmusdur va sas geyb alemindan eyn alamina galen har varligda mévcuddur.
Lakin ses canlilarda herakat ile, cansizlarda ise qlivve ile ortaya gixar. iki
cansiz agyadan sas almagq ucun onlari bir-birine vurmagq lazimdir, bu zaman
asyanin covhari olan ses esidilmis olar. Canlilarda ise sas irade va ixtiyarla
zahir olar. Sesin an kamil formasi s6zdlr ki, bu da ancaq insanlara baxs
edilib. S6z harflarden amala galir va malum olur ki, sasin de asli harfdir.
Nasimi demak istayir ki, bir harfi derk etmakda aciz olanlarin sahliq kimi an
tistiin vezifeni icra eden bir soxsi tanimasi miimkiin deyil. insan elmin nuru
ile yolunu isiglandirmasa, bu yolda 6z rehbarini (yol gosteran) sege bilmaz.
Rahbari tanimadan hara getdiyini bilmayaceksan. Bir harfin ndqtasinin
kicikliyina xor baxma, onu shamiyyatsiz hesab etma, ¢cox bdyuk haqgigatlerin
sirrinin acari kicik zarralarda gizlenib, onlari shamiyyatsiz hesab edanlor
sirrlare vaqif ola bilmaz.

Sair iman ahlinin da hals istanilon ndgtade olmadidindan s6z agir:

Vaqif olmaz sirri-Iévhida ol iman ahli kim,
Ede bilmaz nafsini diinya havasindan libur.

“Lévhi-mahfuz” olmus va olacaglarin, zamanin butin anlarinin, mekandaki
batin varhglarin yazili halda hifz olundugu I6vhadir, kainatin programi,
yaradilisin geydiyyatidir. “Lévhi-mahfuz’un dinyadaki nimunasi insan
hafizesidir. insanin yasadigi, gérdiiyi, esitdiyi her sey yaddasinda qaldigi kimi,
kainatda bas vermis va bas veracak har sey “Iévhi-mahfuz’da qalacaq. Yazili
olduguna gore “I6vhi-mahfuz’un “unutmaq” imkani yoxdur.



196 Odobi diisiincalor

Yaddas kimliyimizin tarixi, zekamizin xazinesi, tafekklirimizin manbayi,
tecrubalarimizin merkazidir. Ruhumuzun an qgiymatli cihazi, insan olaraq
yliksalisimizin asasidir. insan tecriibasi lizerinde diisiinen, miiqayisse edan,
natica ¢ixaran varlig olduguna goére yaddassiz “insan” ola bilmazdi. Yaddasin
ham de insanin abadi hayatinda muistasna rolu var. Hafize “giyamet guini”
ugun dalil, stibut, senaddir. Axiret hesabatinda savab-glnaha sahidlik edacak
manbadir.

Nafsini dinya havasindan qorumayan, diinya havasinin manealeri
arasindan kecira bilmayanler iman ahli de olsa, ibadet va itastlerinde kondilli
ve daqiq olsalar bela “I6vhi-mahfuz’un sirrinden xabardar ola bilmazler.
insan olaraq ne deyer ve godrde bir hagiqgeti dasidiglarini bilmazler.
Dunyada her aldiglari nafesin, har s6zln, har amalin na agirligda oldugunu
derk etmazlor.

“Ma-arafna” hé6kmile 6z nafsini gar bilmeasan,
Hoaq bilir sesndan ayirmaz kimsea heyvan suratin.

“Ma arafna” Haezrat Mehammadin mashur “Ey bitliin maxlugat terafindan
bilinen Rabbim, Sani bilinmasi garekan gadaer bilib tanimadiq” hadisina
isaradir. Burada Peygambear insan darkinin va tefekklirinidn Allahi tam
ohate ede bilmayaceyini ifade edir. insan bitiin qidretinden istifads etse
bela Yaradani yalniz bir migdar taniya biler. Bu migdarin tamhgi barada bir
malumat yoxdur, ¢linki insan disuncasinin xaricinde olan bir sey idrakin
da xaricindadir. Amma “taniya bildiyi gedar tanimaq” imkanindan istifade
etmamak insani heyvandan ayiran slUurun, darrakenin paslanmasina
gatirib ¢ixarar. Bu isa insan ve heyvan farginin aradan galxmasi demakdir.
Yeri golmiskan bazi alimler imam 8linin “Qeyb perdesi agilsa, yaqinim art-
maz” hadisini Peygambarin bu hadisi ile Gzlza gatirib uyusmadigini irali
sirirler. Qeyd edak ki, imam 8li “Man Allahi tam derk edirem, tefekkirim
Onu tam shate edir’” demir. O da Peygambearin buyurdugu o6lculardan
kenara ¢ixmir. imam 8linin bu hadisini bele sarh etmak olar: “insan Allahi
ne gadaer taniya bilarsa, o gadar taniyiram, geyb haqqinda bildiklerimla
goracaklarim ona gore farglanmaz ki, géreceklarim da dark eda bildiyim
qeder olacaq”. Umumiyyaetls, Nesimi aserlerinde islam miigaddeslerine gox
boyuk ehtiramla yanasir, onlarin kalamlarina asaslanir, fikirlerini onlarin
hadisleri ile méhkamlandirir. Diggat edilmasi vacib magamlardan biri de
budur ki, Nesimi diger peygamber ve 6vliyalarla 6zinli muqayise edir,
6zunU onlara banzadir:

Hiisn igcinda Yusifi-Kan’ana tahsin etmazam,
Onlarin dévrani kecdi, galdi dévran sizlara...

Gah cixmisam Isa kimi ¢arx listiinds oturmusam,
Gah varmigsam Yusif kimi Misrds sultan olmusam...
Sovqen terani sirrini man séylayaydim, neylayim,
Moahram bu Turin sirine Musa ibn Imran gorak...
Xizr agor ziilmata vardi, istadi abi-hayat,

Man dodagin gesmasinda abi-heyvan bulmusam.

Lakin, Nesimi heg vaxt 6zini Hezrat Mehammad ve sahli-beyti ile mligayise
etmamis, onlarin ehtiramini gézlemisdir.

“Heyvan surasti almaq” mesalesi farqli tefsir ve mulahizalerin mévzusu olan
mubahisali masalalerdendir. Nasimi basqa gazallerinds de bu magama tox-
unur:

Boyundur sidravii tuba, dodagin abi-heyvandir,
Anin mahiyyati-zévqiin na bilsin ol ki, heyvandir.



Odabi diisiincolor 197

Allahin geybindan s6z agib ruhlara nicat verenlari exlagdan, tefekkiirden
mahrum olanlar nece anlaya bilar? Bu mana zOvquni surat kolaleri nece
yasaya biler? islam Peygemberini vesf etdiyi bir goezalinds :

Nedor asiq cahanii cani sansiz,

Ki seansan asiqin canii cahani.
Lebindir cesmeyi-heyvan, vali siikr
Ki har heyvantabioat bilmoaz ani.

“Sensiz asiga cahan da, can da lazim deyil. Clnki, asiqgin cahani ve cani
sansan. Sanin dodagqlarin dirilik gesmasidir, hayat manbayidir. Stkr ki her
heyvantebiat (sUursuz insan) bunu bilmaz.”

Quranda bu barads aydin ays var: “Biz cehannam Ug¢ln bir ¢ox cinler va
insanlar yaratdiq. Onlarin galbleri var, onunla anlamazlar; gozleri var, onunla
gormazler; qulaglari var, onunla esitmazler. Onlar heyvan kimidirlar, hatta daha
¢cox azginligdadirlar. Qafil olanlar da mahz onlardir.(Sraf, aya 179). Naesimi do
bu ayani anaraq “stkr edir”.

Hoezrot Mehammad bir hadisde :“insanlar giyametds elo surstde mahsur
olub gealacakler ki, meymun va donuz suratleri onlardan qat-qat yaxsidir’ buyu-
rur. Qiyamatda alacaglari bu sakil onlarin diinyadaki manavi yasantilarina
tutulmus glizgl olacaq. Tesadifi deyil ki “Tin” surasinin insani ucaldan “Biz
insani an gdzal suratde yaratdiq” ayssinden sonraki ayada Allah insanin
enacayi an algaq noqteni de goOstarir: “Sonra ise onu asagl qatlarin an
asagisina qaxacagiq”.

Tabii ki Yaradan esl bandslerini, exlag ve marifat sahiblarini do unutmur:
“Iman gatirib xeyirxah iglar géranler istisna olmaqla! Onlar Ggln tikenmaz
mukafat hazirlanmisdir”.

“Insan” olmaq, ham da Neasiminin gérmak istadiyi “insan” olmaq malum
masaladir ki, asan deyil. Amma Allahin insana baxs etdiyi bu uca magama
yetismak (iglin daim cehd etmak lazimdir. insanlq sarafstins gatmaq tgln bir
cox isteklerdan kegmak, bir ¢cox bslalara sine garmak garoakir. Boyuk mukafati
almaq istayanler boéylk badallar 6demalidir. Allah dinyani imtahan makani
olaraq yaratmisgdir: “©mal baximindan hansinizin daha yaxsi oldugunuzu
sinamagq Ugin o6limu ve hayati yaradan Odur. O, Qudratlidir, Bagislayandir”
(Milk, ays 2).


user
Прямоугольник


