Jala Xalil quz1 Nagryeva 4°
“KIiTABIi-DODO QORQUD” DASTANINDA HUMAY QUSU iL9 BAGLI MiFiN iZLoRi

Giris. Qodim tlirk mifoloji motnlari i¢arisinds Humay qusu mifoloji obrazina rast golirik. Bu qusu fonetik vo poetik
olaraq Umay Ana mifoloji obrazi ilo slagalondirirlor. Humay vo ya Umay mifoloji Ulu Ana kompleksindo miihiim yer tutan
baglica fiqur olmasina baxmayarag, toassiif ki, onunla bagli inanclar biitév mifoloji matnlor kimi tam toplanmamigdir. Biitov
bir mifik stjjet, bir mif motni olmasa da, “Kitabi Dado Qorqud”da da Umay Ananin izlorine tosadiif edirik. Dastamin girisindo
Dads Qorqudun tosvir etdiyi gadinlarin soyunun Umay ilo bagliligim geyd etmok olar. Magalodo Umay Ana obrazinin izlori
aragdirlir.

Osas hissa. Connot qusu olaraq adlandirilan, gozlo goriinmoyacok godar yiiksokliklordo ugan, davamli olaraq ucan
ayagsiz ofsanavi qus kimi bilinon Humay tiirklorin gadim mifoloji matnlarinds, elaca do folklorunda yer almugdir. Tiirk
inancina gora, qus GOy Tanrmin himayasindo olan bir varliqdir. Buna goro do bozi quslar miigoddoas hesab olunmus,
insanlara ugur gotiron, xeyiri tomsil edon varliq kimi gobul olunmusdur. Molumdur ki, samanizmds 6lon insanin ruhu qus
kimi tasovviir olunur. Yaxud yeni dogulmuslara verilon ruh qus cildinds olur. “Molikmommaodin nagili’ndaki divin caniin
sussdgkl gOyarcin olmast da bu diislinconin izlori ola bilar. Bu keyfiyyat tiirklordo quslarin onqon hesab olunmasi ils slagali
goriiniir. Lakin B. Uslu qus kultunun tiirklor ii¢lin ohomiyyatli olmasini onlarm noinki bir totem vo ya onqon hesab
olunmalart ilo izah edir, oksino bu fikrs zidd bir aspektdon yanasir. Tadqigatgi bu cohati tiirk boylarmin har birinin bir qusu 6z
romzi olaraq tanimasi ilo olagolondirir: “TUrk mifologiyasinda quslar totem olaraq yer almur. 24 Oguz boyu arasinda hor
dordii iigiin bir qusun ongon hesab olunmasinda mongollarin tasiri duyulur. Ciinki mongollar ailads ana haqqinin hakim
oldugu, totemlara inam baslayon xalq idilor. Istor Ragidaddinin asarlorinda, istorsa do Obiilgazi Bahadwr Xamn “Sacareyi —
Torakima™ asavinda onqon olaraq gostarilon quslar, aslinda, Oguz boylarimin totem olaraq qabul etdiyi varliglar yox, hor
boyun digarlorindan forqlonmasini va tamnmasim tamin edon ramzlordir” ( 8, s. 21).

Istor bir totem vo ya ongon, istarso do bir ramz olmasindan asili olmayaraq qus kultu tiirklor tictin, hagigeton do,
ohamiyyatli yers malik olmusdur. Miiallif qus kultunu har no gadar totem kimi gabul etmass do, saman dualarindan, digor
tlirk inanclarindan aydimn olur ki, tok Tanrtya — Gy Tanrtya inanan tiirklor yeri goldikca quslardan ya birbasa komak istomis,
ya da quslar vasitasilo Tanridan yardim istomislor. Umay, yaxud digar adlar1 ilo Humay, Kumay, Hiima obrazlar1 da bu
quslar sirasinda oldugca miihiim yer tutur. Humaym bu adlari ilo bagh fikirlor do miixtelifdir. Bazi tadqiqat¢ilar Humayi osas
gotiirorak digor variantlarin fonetik doyisiklik naticosinds yarandigi qonastindadirlor, bazilari iso bunlart fargli funksiyalari
olan, lakin kokda bir-birino bagh olan quslar kimi qiymotlondirirlar. Biz bu tadqiqatda Humay morfemini asas gotiirorok bu
qusla bagh mif va ofsanolorin mévzu vo mozmun dairasi tistlinds duracagiq.

Qeyd etmoak lazimdir ki, Humayla bagl inamlar bu giin do istor Azerbaycanda istor digar Tiirk xalglar arasinda
yasamaqdadir. Birinci fasildo qeyd etdiyimiz “basina doviat qusu gonmaq” ifadasi bunlara niimuns ola bilor. Burada nozordo
tutulan qus “Dévlet qusu” yaxud Hiima adlandirilmisdir. Baheddin Ogel “Tiirk mitolojisi” adli kitabinin birinci hissasindo
Hiima qusunu Humayla eynilosdirmis vo bu fikirlori yazmsdir: “Humay va ya Hiima qusu peygombarin hadislorinda vo
islami adabiyyatlarda geyd olunan bir qus — Connat qusudur. Islamiyyatds vo On Asiya nagillarinda Simurq qusu ilo
qarisdirdan bu qus Qaf va ya Elbrus daglarinda deyil, Connatds oturarmis. Bazon ucaraq goyiin yeddi qat tistiina ¢ixar,
folaoklor, biirclor arasinda dolasar, hatta Tanrya gadar gedib ¢atarnus” (4, s. 109).

Biitiin bu fikirlor Humay vo Hiima quslarmi eynilosdirmaya imkan verir. Bu sitatdan da aydin olur ki, Hiima qusunun
da Umay(Humay) kimi Tanrya ¢ata bildiyino inanilmisdir. Bu qusun connotdo oturmasi diisiincasi iso ¢ox giiman ki, islam
dininin tosiri ilo yarannusdJr Zamanla qusun adinda yaranan variantlasmalar kimi, funksiyalarinda da daylslklﬂ(lann
yaranmasi qeyri-adi goriinmiir. M.Tohmasib iso Hiima(Humay) qusu ilo bagh bunlarl geyd edir:  “Bu qusun koélgasi
baxtiyarliq va saadat romzidir. Onun kolgasi kimin bast tizavina diisarsa, o, diinyada miitlag an baxtiyar adam olur. Bunun
naticasi olaraq bu qusun ikinci xtisusiyyati meydana galmisdir. O, kimin basina qonarsa, homan adam padsah, yani doviat,
hokumoat baggist olur” (7, S. 11).

Saglam kegon dogumdan sonra bu giin do bazi ailolorin qurban, sadogo vermasi, yaxud ehtiyaci olanlar1 doyurmag,
miixtolif niyyatlor etmoklo minnotdarligr ifade etmok vo s. rituallar hoyata kegirmosi Umay qusu ilo bagl inamlardan geriyo
galanlar ola bilar. Belo ki, samanist tiirklor do ugurlu kecon dogumdan sonra Umay ene tigiin ganli (at, qoyun kimi heyvanlari
qurban kasarlormis) vo gansiz (oda yag atmaq, sorab sopmok vo s. qurbanlar gansiz qurban hesab olunur) qurbanlar
verarlormis.

Humayla bagh oksor inamlar onun qoruyucu disi bir ruh olmast ilo alagadardir. Bu inam bu giin do 6ziinii qoruyub
saxlammsdir. “Teleut gadinlar: da dogum zamani onlar: qoruyan ruhlarin varligina inanwlar. Onlarin adaton ernegender ya
da enekelor adlandirdigt bu ruhlar olmiis nona va babalarimin ruhlaridir. Qadimda bu ruhlara goyun da qurban edilormis.
Usagn diinyaya galisi Sibir xalqlarinda boyiik bir sonliklo geyd olunur” (8, s. 120).

Humay qusu ilo bagli basqga bir inam iso Ural otrafi tiirklorin mifologiyasinda 6z yerini almigdir. Baheddin Usludan
torciimo etdiyimiz homin mifin qisa mozmunu belodir. “Ural atrafinda yasayan tiirklorin inancina gora, Goy Tanrist olan
Samravin iki arvadi varmis. Bunlardan biri Giinas, digori isa Ay Anadir. Samravin bu hayat yoldaglarinin harasindon bir qizi
diinyaya galir. Giinas Anadan dogulan qizi Humay (Umay), Ay Anadan dogulan qizi isa Aylulu(Ayluh) adlandiridmisdir” (8,
S. 298-299).

46 Baki Dovlot Universitetinin doktorant: jalakhalilova@yahoo.com

174



mailto:jalakhalilova@yahoo.com

Bu moatndo maragl cohot Umaym Tanrt Samravin Giinogdon olan qiz1 olmasidir. Tiirklorin Umayi bazi manbalordo
uzun sart sagh, ag geyimli tosvir etmoalori ilo bu mozmun slagoli goriiniir. Bozi monbalords iso Umay buynuzlari olan bir inok
kimi tosvir olunmusdur. Yaxud tadqgigatin avvalinds qeyd etdiyimiz kimi yamnda bir yirtici, qucaginda bir usaq olan, bazon
0z taxtinda oyloson bir qadm kimi... Bu an bizi maraglandiran Umaym Giinoslo miiqayisosidir. Bu haqda prof. Miroli
Seyidovun fikirlori do dediklorimiza isiq tutur. Tadgigat¢r “Qam-saman vo onun gaynaqglarma timumi bir baxis” adl
kitabinda “Ag oglan” ofsanasinin variantlarindan biri haqda bu fikirlori qeyd edir: “Ag oglan afsanasinin bir variantinda
qadimmn saglan atrafa isiq sacir. Goriiniir ki, bazi tiirk xalglart Umayr qizil, sart sacl tasawiir etmaklo onun Giinagla olan
baghhgin nazora catdirmaq istomislor” (6, s. 106).

Bu sitatdan da goriindiiyii kimi miiollif ofsanadoki qadin obrazinin Umayla bu vo ya digar derocods baglhiligi olmasi
qenactindadir. Miiallif “Ug bacinin nagili’ndan gatirdiyi kicik sijjetlo fikrini ciddi anlamda asaslandirmisdir. Bu nagilda ii¢
bacidan boyiiyliniin sehar tezdon “Siibhi-Sadiq”don komak istomasini nazars ¢atdirarag, bu obrazin da Giinaslo, dolay yolla
Umayla baglilig1 olmasi qonastino varir.

Humay va ya Umay mifoloji Ulu Ana kompleksinds miihiim yer tutan baslica fiqur olmasina baxmayaraq, toassiif ki,
onunla bagl inanclar biitév mifoloji matnlar kimi tam toplanmamusdir. Bu giin bizo Umayla bagli malum olan mif matnlori
va saman dualarinin oksariyyati kegon asrde rus va Avropa tadqiqatcilan tarafinden toplanmus, tiirkcaya va dilimiza torctimo
olunmus motnlordir. Homin todqiqat¢ilar sirasinda Verbitski, V.Radlov, G.Potanin, C.Valixanov, V.Propp, A.Losev,
S.Tokarev va basqalariim adlarm geyd edo bilarik. Bu giin bizo malum olan oksor mif matnlari mohz bu todgiqatcilarin
aragdirma vo toplamalari sayasindo alimizdadir. Bununla belo, Humay qusu ilo bagli orijinal bir mif matnino Azad Nabiyevin
“Azorbaycan xalq odobiyyati” adli kitabinin birinci hissosinds rast golirik. Molum olur ki, miiallif bu motni 1983-cii ildo
Darbandds Ofruz xanim Durdiyeva adli bir gadindan dinlayarok yaziya kogtirmiisdiir.

Biitov bir mifik siijet, bir mif matni olmasa da, “Kitabi Dado Qorqud”’da da Umay Ananin izlorine tosadiif edirik.
Dastanin girigindo Dado Qorqud gadinlarin dérd ciir oldugunu vurgulayir. Birini soy solduran, birini toy dolduran, birini evin
dayagl birini isa bayagi adlandirr (5, S. 22). Bu qadmnlardan biri — Dadom Qorqudun evin dayagi adlandirdigi gadin yeno
onun 6z deyimi ilo Fatima, Ayso soyundan galir. Bazi manbalords goriiriik ki, Umay anaya aid goriislor islamiyyatdon sonra
Hz. Fatimays do aid edllmlsdlr Mosalon, bu haqda Elif Ersoy moqalssinde yazir: “Mifik manada Fatimo basinda tac, bir
kralica kimi tosvir olunur. Neca ki, Maryam anaya Connatin kralicas: deyilmisdir, eynilo Mahammad Mustafa da Fatimanin
connat qadimlarimin afondisi oldugunu séylomisdir. Atasi Mohammad ona hom do “Ummii Obiha”, yoni “atasimin Anast”
Iaqabini vermisdir. Mohammoadin soyu “Koévsar” olaraq bilinon Fatimadon davam edir vo gah barokot, gah sofa iiciin
“Fatimonin ali"ndon komok istayarlormis” (2, s. 12).

Bu keyfiyyatlor gostorir ki, hagigaton do Ulu Ana kultu vo ya Umayla Hz. Fatimo arasinda bagliliq vardir. Yoni Dado
Qorgudun Fatima soyundan hesab etiyi homin gadinlar bir név elo Umay anamin davamgilari, onun miisbat keyfiyyatlorinin
dastyicilart kimi saciyyalondirilo bilar. “Salur Qazanin evinin yagmalandigi boy”’da Uruzun dilinden anasina deyilon “Ana
haqq1 — Tann haqqr” ifadasi do gostarir ki, analiq haqqt vo Tanr1 haqqr bir-birinoe borabar tutulmusdur. Bu iso bizo togdim
etdiyimiz mif motnlorinds oldugu kimi, Umay ananin lap baslangicdan Tanr ilo birlikdo olmasi, Tanrmimn izni ilo insanlara
kdmok etmasi va s. stijetlori xatirlatdi. Balko do bu niimunodo Ana haqqnin Tanr1 hagqma barabar tutulmasi mohz homin
inamlardan galan izlor olaraq dastanda 6ziino yer etmisdir.

“Kitabi Dado Qorqud’da “Umay ananin izlorini goriiriik”, — deya bilocoyimiz basqa bir boy iso “Basatin Topogozii
oOldiirdiiyli boy”’dur. Homin boyda Basatin 6ziinii Topagdzo neco tanitmasina diqqoet edok:

Atam adin sorar olsan, — Qaba agac!

Anam adin deyarsan, — Xagan aslan!

Monim adim sorarsan, — Aruz ogl Basatdi! (3, s. 132).

Niimunodon goriindiiyii kimi Basat atasinin adim “Qaba agac”, — deye toqdim edir. Bizo elo golir ki, Basatin islotdiy1
bu ad elo “Qayin agacr’na isaradir. Bu fikrimizi belo asaslandira bilarik ki, elo bu niimunenin sonuncu misrasinda Basat 6z
adim “Aruz oglu” deyo toqdim edir. Yoni atasinin ham Qaba agac, hom do Aruz oldugunu sdylomis olur. Bu, bizo gora,
tirklorin Qaym agaci ilo bagh mifik diisiincolorinin tosiri kimi boyda Oziinii qoruyub-saxlamisdir. “Cagdas folklor:
problemlor, perspektivlor” adli kitabda bu haqda yazilmisdir: “Aruz qocanin oglu Basati goruyub-qollayan va ona analig
edon Xaqgan aslan Ulu Ananin heyvani bir fiquru olaraq dayarlondirilo bilor. Halo usaqligdan ana bildiyi aslan torafindon
Tobiat anamn vahsi meydaninda boyiiyon basat Topagoz kimi bir demonun garsisina ¢ixma casarating sahibdir” (1, s. 89).

Noatica. Demali, burada geyd olunan Xagan aslam Umay, Qaba agaci iso Hoyat agacinin zamanla doyisilib, tohrif
olunmus vo 0z oslindon uzaglasmus bir fiquru olaraq tesovviir etsok, homginin bu boyda onlarin adlarinin yanasi
xatirlanmasim da nazars alsaq, boyda Umay ana ilo bagli inanclarin az da olsa, 6ziins yer etmasi gonastino golo bilorik. Hom
adlarinin fonetik yaxinligini, hom do goriiniisco bonzarliklorini nozars alaraq onlarm Umaymn transformasiyaya ugrayaraq
zaman i¢inda doyisilmis variantlan olaraq Humay qusu ilo bagh mifin “Kitabi-Dads Qorqud” dastanindaki izini g6ra bilarik.

Istifado edilmis adobiyyat

Cagdas folklor: problemlar, perspektivior. Baki: ElIm va tohsil, 2015, 232 s.

Ersoy E. Ana Tanriga Kiiltii. Anadolu Aydinlanma Vakfi. 2012. 10s.

Islamzado K. Dastan yaradicihgmda congavar qadmlar. Baki: Elm va tohsil, 2019, 203 s.

Kayabasi O. A. Tiirk Mitolojisinin Kutsal Disisi: Umay. Intemational Journal of Eurasia Social Sciences, 2016, Vol: 7, Issue: 22, soh. 220-228.
Kitabi-Dado Qorqud. Ssil va sadolosdirilmis metnler. Baki: Ondar, 2004, 376 s.

Seyidov M. Qam-saman va onun gaynaglarma timumi baxis. Baki: Gonclik, 1994, 232 s.

Tohmasib M. “Ofsanovi quslar”. “Voton ugrunda” jurnali, 1945, N=5,s. 11).

175

NoopwNhE




8. Uslu B. Turk mitolojisi. Istanbul: Kamer yaymlari, 2016, 360 s.

Agcar sozlor: Humay, Umay ana, mif, folklor, Dado Qorqud

KiroueBnble ciioBa: Xymaii, Mare Ymaid, mud, omnbkiop, Jene [oprym.
Key words: Humay, Goddess Mother Umay, myth, folklore, Dede Gorgud.

“Kitabi-Dads Qorqud” dastaninda humay qusu ilo bagh mifin izlori
Xiilaso

Qadim tiirk mifoloji matnlari igarisindo Humay qusu mifoloji obrazina rast golirik. Bu qusu fonetik vo poetik olaraq
Umay Ana mifoloji obrazi ilo slagolondirirlor. Humay qusu - tiirk mifologiyasinda tez-tez connst qusu olaraq adlandirlir.
Gozlo goriinmoyacok qodar yiiksokliklords, heg vaxt yera toxunmadan davamli ugan, bazi monbolords ayaqlarinin olmadigi
bildirilon ofsanavi qus olaraq oks olunur. Mifoloji inanclara goro, basina qondugu insana xosbaxtlik gotiracayine inanilan boxt
qusu va ya taleh qusu adi ilo do tanmir. Buna bagqa sozlo connot qusu, seadot qusu, huma vo ya humay deyilir. Bu qus
xosbaxtlik, seadat, miiveffoqiyyetin romzidir. Elo ona gora do o, dovlat va soadst qusu adlandirilir.

Humay vo ya Umay mifoloji Ulu Ana kompleksindo miihiim yer tutan baghca fiqur olmasina baxmayaraq, toassiif
ki, onunla bagh inanclar biitév mifoloji matnlor kimi tam toplanmamisdir. Biitév bir mifik siijet, bir mif motni olmasa da,
“Kitabi Dado Qorqud”da da Umay Ananin izlorine tosadiif edirik. Dastanin girisindo Dads Qorqudun tosvir etdiyi gadinlarm
soyunun Umay ilo baghhgim geyd etmok olar. Magalodo Umay Ana obrazinin izlori aragdirilir. Bu izlor niimunslor soklindo
verilir, tohlils calb olunur.

Caennt Muga o nrune xymai B anoce «Kuraou-/lexe I'oprym»
PE3IOME

B Muomnornueckux Tekcrax ApeBHUX TIOPKOB YIIOMUHAETCs 00pa3 Mudmdeckoi ntuipl XyMail. GOHETHYECKH 1
MOATHYECKHU 3Ta MTHIA OTOKACCTRIISIETCS ¢ MUpuueckiM obpasom Marepu Ymail. [1tuiry Xymaii B TFOpKCKOH MU(OIOTHU
4acTO Ha3bIBAIOT paiickoil. Ee m300pakaroT Kak JIereHAapHyro MTHUILY, KOTOpas, COIACHO HEKOTOPHIM MCTOYHHUKAM, HE
MMEET HOT ¥ HETPEPBIBHO JIETAeT Ha HEBUAMMOM /ISl YeNIOBEKa BBICOTE, HE Kacasich 3eMir. ComiacHO ApyruM MUGBHIECKUM
Mpe/ICTaRIECHUSIM, OHA TAKKe M3BECTHA KaK IMTHIIA yIaul WM CyIbObl, KOTOpas, KaK IOJararoT, TIPUHOCUT CYACThE TEM
JIFOZISAIM, Ha TOJIOBY KOTOPBIX OHa caauTcs. Takum oOpa3oM, OHa 30BETCsl palCKOM ITUIICH, MTHUIEH cuacTbsl, XyMa WU
XyMail. JTa nTuiia — CHMBOJI CHACThs U ycriexa. IMEHHO Mo3TOMy ee 4acTo Ha3bIBAaOT MTHIIEH O0rarcTa U C4acThsl.

Hecmortps Ha 1o, uto Xymaii nim Ymaii siBisieTcsl HEHTpallbHOM (urypoii komruiekca Mugos o Bemkoit Marepu, k
COKQJICHUIO, CBSI3aHHBIC C HEM BEpOBaHWS HE ObLIM COOpaHbI B BHJIC TOJMHBIX MH(OJOTHUECKUX TEKCTOB. XOTS 31IECh
OTCYTCTBYET LEbHBIA MU(DUUECKHIA CIOMKET U CIIEA0BATENHLHO — MU(UUECKUI TEKCT, TEM HEe MeHee, criefibl Muda o Marepu
Ymaii Mbl BeTpedaeM Takke B «Kuradu-/lene Toprym». MoXHO OTMETHUTB, UTO POIOCIIOBHAs KEHIIMH, onvcaHHas [lene
Toprymom Bo BCTYNUTENBHOM YacTH 3M0ca, UMEET OTHOIIeHHE K YMail. B cratbe mccnenyrores cnemsl oopaza Marepu
Ymaii. O hakThl MPUBOAATCS B BUIE MPHIMEPOB U MPUBJICKAIOTCS K aHATIA3Y.

Traces of the myth about the bird humay in the epic “Kitabi-Dede Gorgud”
Summary

The mythological texts of the ancient Turks mention the image of the mythical bird Humay. Phonetically and
poetically, this bird is identified with the mythical image of Goddess Mother Umay. The Humay bird in Turkic mythology is
often called the bird of Paradise. It is depicted as a legendary bird, which, according to some sources, has no legs and
continuously flies at an invisible height for humans, without touching the ground. According to other mythical beliefs, it is
also known as the Bird of Luck or Destiny, which is believed to bring happiness to those people on whose heads it lands.
Thus, it is called the Bird of Paradise, the Bird of Happiness, Huma or Humay. This bird is a symbol of happiness and
success. That is why it is often called the Bird of Wealth and Happiness.

In spite of Humay or Umay is the central figure of the Great Mother myth complex, unfortunately the beliefs
associated with her have not been collected into complete mythological texts. Although there is no integral mythical plot and,
therefore, a mythical text, nevertheless, we also find traces of the myth about Mother Umay in “Kitabi-Dede Gorgud”. It may
be noted that the genealogy of women described by Dede Gorgud in the introductory part of the epic is related to Umay. The
article deal with the traces of the image of Mother Umay. These facts are given in the form of examples and are involved in
analysis.

ROYCI: dos. E.Valiyeva

176




