
DILÇİLİK-ЯЗЫКОЗНАНИЕ 
 

 5 
 

Мусаева Н.М. 
О НЕКОТОРЫХ ОСОБЕННОСТЯХ НАЦИОНАЛЬНО-КУЛЬТУРНОЙ СПЕЦИФИКИ  

ФРАЗЕОЛОГИЧЕСКИХ ЕДИНИЦ ПЕРСИДСКОГО И РУССКОГО ЯЗЫКОВ 
1Сопоставительный анализ национально-языкового фонда того или иного языка - это не только само-

познание, но и знакомство с другими языковыми культурами. Невозможно в достаточной мере познать ха-
рактер одной нации, не изучив одновременно и другие, находящиеся с ней в тесной связи.  При этом, описа-
ние языковых картин мира показывает различия этих языковых культур.  Хотелось бы отметить, что при 
сопоставительном анализe оказывается, что личность - это не только внешний признак общества, это необ-
ходимый атрибут, благодаря которому человеческое общество обретает принципиально новую форму свое-
го существования.  

Национальная принадлежность является реальной структурно-богатой и сложной связью личности с 
обществом, а нация, в свою очередь, со всеми своими атрибутами выступает как один из важных компонен-
тов общественной среды, где развивается личность.  Каждый язык отражает действительность по-своему, 
при этом он весьма оригинален и уникален.  

Языки отличаются друг от друга не только фонетикой, грамматикой, лексическими и фразеологиче-
скими единицами, но еще и национально-культурной спецификой видения мира, т.е. выделением в языке 
существенных для данного народа и его окружающей среды элементов, свойств, явлений. Это и образует 
национально-языковую картину мира, которая отражается в специфических образах, соответствующих 
представителям определенных культур. Говоря на том или ином языке, мы пользуемся не только отдельны-
ми словами, но и устойчивыми сочетаниями слов или фразеологическими оборотами, которые не создаются 
в процессе речи, а извлекаются из памяти целиком. Слова и фразеологические обороты являются основны-
ми единицами языка, его строительным материалом. 

В данной статье предполагается описать лингво-культурологическое поле «национальная личность» 
(русская/ персидская) с точки зрения выявления расхождений и выяснения специфического и общего. Объ-
ектом исследования являются несовпадающие /национальные/ элементы обоих языков и обеих культур. 
Лингво-культурологическое поле «русская национальная личность» отражает черты национальной психоло-
гии, склада ума, мышления русского народа, описывает русскую национальную личность в сопоставлении с 
персидской, рассматривает лингво-культурологические основы изучения русской безэквивалентной лекси-
ки, исследует общее и специфическое в национально-языковой картине мира, относящейся к разным языкам 
и культурам (русской и персидской).  

Наилучшим образом могут показать взаимосвязь между языком, мыслью и культурой - фразеологиз-
мы. Поэтому фразеологизмы считаются образным выражением, связывающим язык и культуру. Фразеоло-
гия распространена во всех языковых полях, а также возникает и находит употребление в повседневной 
жизни. Эти красивые и краткие фразы передаются из поколения в поколение, они отражают социально-
исторические условия проживания этноса, охватывающие быт, традиции и обычаи народа. Такое описание 
создает предпосылки для изучения одного языка в зеркале другого и выявления наиболее существенных 
расхождений в языковых структурах.  

Наибольшим объемом культурной информации обладают животные, и их образы участвуют в созда-
нии многих устойчивых словосочетаний, фразеологизмов, пословиц и поговорок. В данной статье нами 
проводится сопоставительный анализ некоторых образов животных в русской и персидской фразеологии. 
При этом вскрываются особенности культурной жизни каждого народа: лошадь-богатство и помощник рус-
ского крестьянина, а у иранцев – баран является богатством крестьянина. В персидских пословицах и фра-
зеологизмах образ собаки чаще негативен: [pustэ səq be ruyash keshide]; [собачью шкуру на лицо надеть], что 
говорит об отсутствии стыда и совести у кого-либо. Например, в персидском языке о людях с дурным харак-
тером, раздраженных говорят [meslэ səqэ hər], что означает [как бешенная собака]. В русской культуре соба-
ка- символ верного друга, а также олицетворение таких качеств как верность, привязанность, искренность, 
послушание. С другой стороны, может быть проявлением злости, жесткости, мстительности.  

В персидской и русской культуре имеются разные образы медведя.  В русских народных сказках мед-
ведь чаще всего выступает в роли властного, но глупого помещика или жадного, но простодушного хозяина 
леса, которого легко обмануть.  В иранской культуре медведь является символом лени, неуклюжести и 
неумелости.  Великий иранский поэт Моулəви пишет о медведе: [херс чон форйад кəрд əз əждəха, шир мəр-
ди кəрд əз чангаш джода, то кəм əз херси неминəли зе дəрд,херс рəст əз дəрд чон фəрйад 
кəрд.]Богатырь,услышав рев медведя, который попал в руки дракона, поспешил ему на помощь. Медведь в 
знак благодарности пообещал богатырю посторожить его сон.  Он стал отгонять назойливых мух, но очень 
скоро медведь устал. Он взял большой камень, и когда муха села на спящего богатыря, медведь бросил этим 
камнем в муху.  Камень упал на спящего богатыря и убил его.  В этом рассказе медведь выступает символом 
неуклюжести и глупости. Среди иранцев неуклюжесть и неумелость человека характеризуется следующими 
фразеологизмами: [херсэ ра бе аре че кəрд!] (что за дело медведю до столярничества!). На русском языке это 
будет соответствовать: (не за свое дело не берись). 
                                                 
1 BDU. Dosent 



DILÇİLİK-ЯЗЫКОЗНАНИЕ 
 

 6 
 

Рассмотрим следующий факт.  Причина размножения верблюдов в Иране - воздух, сухость пустыни 
этой страны.  Как известно этим животным пользовались в древние времена для перевозки груза и путеше-
ствия в дальние места. Также верблюда часто считали символом надменности и упрямства. При этом, как 
положительное качество животного отмечается его умение послушно опускаться на колени, он хороший и 
верный помощник в хозяйстве. Оценка его внешнего вида - горделивая царственность.  В русской фразеоло-
гии можно отметить такие пословицы как: (и верблюда на обороти водят), (мал сокол, да на руке носить, ве-
лик верблюд, да воду возить), (лег верблюд, так приехали).  В персидском языке можно выделить: [əсбэ тази 
дотəк рəвəд бе шетаб, шотор аhəсте мирəвəд шəбо руз], (арабский скакун промчится галопом недолго - вер-
блюд идет медленно день и ночь).  

Достаточно часто героем сказок, басен являлось такое животное как осел. В русской культуре осел ас-
социируется с глупостью и упрямством.  Например: (глупый как осел), (упрямый как осел). В персидской 
культуре осел имеет разнообразные ассоциации, включая глупость, лень, недостойность, упрямство и т.д.  
Например: [бəр хəрэ ход сəвар шодəн], (невзирая ни на что, спокойно делать свое дело, упорно идти к своей 
цели, т.е. ехать верхом на своем ослике), [больболан хамушо хəр дəр əр əр əст], (соловьи молчат, а осел ре-
вет), (бездарность о себе шумит, когда настоящие мастера умолкают), [хəр че данəд геймəте ногло нəбат], 
(где ослу знать цены на сладости!). 

Происхождение исконно персидских фразеологизмов связано с географией Ирана, климатическими 
условиями, растительным миром, природными условиями и т.д.  Изучая концепцию природы в русских 
фразеологизмах, можно охарактеризовать природный ландшафт в национальной картине мира, после чего 
раскрывается мировоззрение русского народа.  Природа - это самая важная вещь в мире, которая отличается 
от среды обитания человека, но тесно связана с людьми.  На протяжении веков русский народ получил мно-
го жизненного опыта, связанного с лесами, это страна с большим количеством рек, полей, гор и т.д.  

Анализируя концепцию природы в русских фразеологизмах, нетрудно обнаружить, что в мире рус-
ского языка природа - это источник продовольствия, одежды, жилья, транспорта, а также свидетель истории 
и культуры русского народа.  Приведем несколько примеров: (возле леса жить-голоду не видеть), (черное 
золото – нефть, зеленое золото-лес), (молочные реки и кисельные берега), (как гора с плеч) и т.д. 

Что касается фразеологизмов, отражающих природные условия Ирана, то их самым важным компо-
нентом является слово – вода. В культуре многих народов мира вода считается началом всех начал. Утвер-
ждение о том, что вода-первоисточник всего, стало аксиомой философии древнего мира.  Воде придают 
особое значение в сухих и жарких странах Востока.  По религиозным убеждениям мусульман вода очищает 
все нечистое, вода - это символ душевной чистоты, источник жизни, создающий образ множества персид-
ских фразеологизмов.  Например: [аб дəр джуйе то рəван əст], (богатство, счастье, удача сопутствует тебе), 
(т.е. течет вода в твоем арыке); [аб роушəнайи əст], (вода-это свет); [аб раhе ходəш ра баз миконəд], (вода са-
ма открывает себе путь), [абэру абэ джу нист], (честь-это не вода из арыка), [həмэвəгт аб дəр йек джу 
нэмирəвəд], (не вечно вода будет течь в одном и том же арыке (счастье, богатство, удача не вечны).   

Концепт – вода является ключом к пониманию важных особенностей культуры народа, в нем отра-
жаются важнейшие категории и жизненные установки русского и иранского народов. Он представляет со-
бой сложное образование, в составе которого выделяются такие компоненты как: вода – источник жизни, 
неотъемлемая часть среды проживания народа, вода - опасная для жизни человека стихия, вода-жидкость, 
обладающая определенными физическими, функциональными характеристиками. 

На фразеологическом уровне связь истории и культуры народа с языком проявляется особенно ярко. 
Национальное своеобразие фразеологизмов определено особыми условиями всех сфер жизни народа-
носителя языка. Происхождение фразеологических единиц тесно связано с жизнью народа и его историей, с 
национальными обычаями, поверьями, историческими преданиями, ритуалами, традициями и жизненными 
устоями. В ходе многовекового развития в Иране сформировалась своеобразная культура, специфический 
образ жизни и мышления, укоренившиеся в национальном характере. Источником многих фразеологизмов 
являются исторические и национальные реалии.  

Хотелось бы отметить, какую важную роль в жизни восточных народов играют базары. Исторически 
иранский базар-это не только место, где совершаются торговые сделки, базар также является центром горо-
да, выразителем общественного мнения: [но ке амəд бе базар коhне мишəвəд делазар], (появилось новое на 
базаре-старое затаило обиду); [джəзайе гəран форуш нəхəридəн əст], (возмездие продающему по дорогой 
цене - не покупать его товар).  В русском языке торговля, деньги, пространство, человек, звук, движение ас-
социируется с понятием - рынок. 

Множество фразеологических единиц связано с национальными блюдами. Еда - неотъемлемая со-
ставная часть нашего существования. По тому, как и что человек ест, можно судить о его социальном и 
культурном уровне. Исследование русских и персидских фразеологизмов дает возможность значительно 
расширить знание, как русского, так и персидского языков, позволяет ознакомиться с некоторыми фактами 
и обычаями истории России и Ирана, научиться понимать народную мудрость.  Культурный аспект фразео-
логизмов, в которых одним либо несколькими компонентами являются наименование предметов нацио-
нальной культуры, легче понять и объяснить такие выражения как например: печь как блины (создавать что-



DILÇİLİK-ЯЗЫКОЗНАНИЕ 
 

 7 
 

либо, в большом количестве и, обычно плохо), тертый калач (опытный человек, который всегда найдет вы-
ход из трудного положения).   

В составе русских фразеологизмов можно увидеть указание на кулинарно-гастрономический аспект 
материальной культуры данного народа - блины, калач и т.д.  Широко известно, что каша является основ-
ным атрибутом русской культуры.  Можно привести следующие примеры: (щи да каша - пища наша), (с 
кем-то) каши не сваришь); (кашу маслом не испортишь); (ни рыба, ни мясо, ни кафтан, ни ряса); (хлеб на 
стол - и стол престол, а хлеба ни куска - и стол доска). Иранское национальное застолье традиционно совер-
шалось на полу, покрытом скатертью - софре: [cəре софрейе педəрəш нан нəхорде əст] (он низменный, бес-
честный человек т.е. он никогда не ел хлеба за отчим столом).  Традиционными национальными блюдами 
Ирана являются плов, кебабы.  Иранский продолговатый рис считается одним из лучших в мире.  Например: 
[ашэ поште па], (традиционный аш, приготовленный при отъезде из дома члена семьи или близкого челове-
ка), [дəр аш-рэштэ гушт дидəн], (прийти в изумление от чего-то), [дуго душаб дəр нəзəрəш йексан əст], (он 
не делает различий между любовью и ненавистью, между дружбой и враждой). 

В результате проведенного анализа фактического материала нами было исследовано как общее, так и 
различное отношение к тому или иному элементу национально-культурной специфики видения окружаю-
щей действительности, отраженной в русском и персидском языках. Хотелось бы еще раз отметить, что сре-
ди различных систем языковых средств фразеологизмы могут  не только в наиболее яркой образной форме 
выражать дух народа, его менталитет, закреплять культурно-исторический опыт в виде образных устойчи-
вых оборотов, содержащих эмоциональную информацию о действительности, но и передавать мировоспри-
ятие, мировоззрение, миропредставление конкретного народа (в данном случае - русского и персидского), 
иными словами, знания, которыми располагают только члены той или этой этнической и языковой общно-
сти. 
Литература: 
1. Г.С.Голева: Курс фразеологии современного персидского языка. Москва: 2009. 
2. А.Т.Хроленко: Основы лингвокультурологии. Москва: 2009. 
3. В.В.Воробьев: Лингвокультурология.  Москва: 2008. 

РЕЗЮМЕ 
Как известно, наилучшим образом могут показать взаимосвязь между языком, мыслью и культурой - 

фразеологизмы. Фразеология распространена во всех языковых полях, а также возникает и находит упо-
требление в повседневной жизни.  В данной статье рассматривается национально-языковая картина мира 
русского и иранского народов как общий фон диалога культур. Такое описание создает предпосылки для 
изучения одного языка в зеркале другого и выявляет наиболее существенные расхождения в определенных 
языковых структурах. 

SUMMARY 
As you know, they can best show the relationship between language, thought and phraseological culture. Phra-

seology is common in all languages   fields, as well as arises and finds use in everyday life. This article considers the 
national-linguistic picture of the world of the Russian and Iranian peoples as a general background of the dialogue of 
cultures. Such a description creates the prerequisites for learning one language in the mirror of another and reveals the 
most significant discrepancies in language structures. 

 
Rəyçi: dos. N.Əfəndiyeva 

 


