Elmi asarlor Nol(4), 2017

UOT: 821.513.162+93/94

Giilson 9liyeva-Koangorli,
Azarbaycan Doviat Madaniyyat va Incasanat Universiteti,
filologiya iizra elmlar doktoru, professor

gulshenkengerli@mail.ru

SUFIiZM VO TURK BODIii TOFOKKURU

Acar sozlar: badii tofokkiir, sufizm, tiirkgiiliik, mistika, ilahi esq, torigat.

KuaroueBblie ciioBa: xyodoosicecmeennoe moiuLienue, cy@usm, miopKusm,
Mucmuka, 60scecmeenHas 110008b, cekma.

Key words: mysticism, the art of thinking, sufiszm, turkism, divine love, the
sect.

Sufizmin ¢oxsayl torigotlorinin tarixini, nozari-falsofi mahiyyatini, bu
torigatlorin miinasibatlorini aragdirmaq miiskiil masalodir. Nainki bir insan dmrii boyu,
hotta bir universitet bir osr arasdirma aparsa belo bu isin 6hdssindon golo bilmoz. Bu
oldugca adi vo miixtesor geydlordon sonra biri digorini tamamlayan iki masoloys qisa-
ekskliiziv nozor salsaq giiman edirik ki, onu bir badii-folsafi coroyan kimi adi oxucu
soviyyasinda toqdim etmis olariq. Birincisi, sufizmin intisarinda (tokamiiliinds) badii
odabiyyatin rolu nadon ibaratdir; ikincisi sufizm (tosovviif) odobiyyatin poetikasini
hans1 saviyyada tokmillasdirdi. Sufi adobiyyatda, tobii ki, asasan poeziyada dini (mistik)
folsofi mozmun 6ziintin ifadssi tiglin poetik mitkkommallik tolob edirdi. Ciinki sufizmdo
(sufi tglin) poeziya Allaha qovusmaq {iglin vocdo golmoyin, ekstaza ¢atmagin osas
vasitalarindon biri idi.

Sufi odobiyyatina universal yanagsmaq ¢ox ¢otindir. Fogot, bizi belo yanasmaya
sovq edon, vadar edon bir oadobi — tarixi zorurat var. Dini — falsofi sufizmin, mistizmin
togokkiil tapib formalasmasi Sorqds timummiisolman modaniyyati ilo eyni konteksto
malikdir. Konkret desok, orabin zehniyyati, farsin lisan1 vo tiirkiin ruhunun moadoni —
tarixi vohdati sayasinda togokkiil tapmig imummiisalman madeniyyati do IX-XIII asrlari
ohato edir. Tarixi baximdan iss bu Sorqdo 500 il hokmdarliq etmis Abbasilor siilalasi
zamanina (758-1275) tosadif edir. Sitibhasiz ki, asaslandirilmasi ciddi saboblor vo
dalillar talob edon bir fikri do tezis soklindo s6ylomak istoyirik. Sorqde timummiisolman
modoniyyati kontekstinin dagilmasi Abbasilorin stiqutu zamanindan - XIII osrin
sonlarindan baglanir. Mohz bundan sonra hor bir xalqin odobiyyatinda ana dilli
poeziyaya meyil giiclonir, adobiyyatda timumsorq amilini (badii universalizmi) millilik
amili tistolomoyo baslayir. Oguz — solcuq modoniyyati tosokkiil tapir — XVI osrdo
zirvalogir. “XI-XII osrlor miisolman moadaniyyatinin tosokkiiliinde timumen tiirk
tofokkiiri kimi, Azorbaycan tofokkiirli do istirak edir, lakin miisolman modoniyyatindo
biitiinliiklo reallasa bilmir; bir torofde xomsalor, ikinci torafds oguznamaler yaranib
yayilir. Stibhosiz, Azarbaycan tofokkiirii no godor defferensial hadisa olsa da, miisalman
madoniyyating 6zliniin imumtiirk konteksti ilo ¢ixir...” Bu satirlorin miollifi, AMEA-
nin mixbir izvi N.Coforov diizgiin toyin edir ki, sohorlordo miisalman moadoniyyati
inkisaf edir, oyalotlordo iso tarixi — etnik keyfiyyotlor qorunur, onlar arasinda
garsidurma ilo yanasi, qarsiliglt zonginlosma do moévcud olur. Mohz “bu proses natico

31



Elmi asarlor Nol(4), 2017

etibar1 ilo XIII-XVI osrlorin Azorbaycan oguz - solcuq modoniyyatini formalasdirir”
(Cofarov N. Fiizulidon Vagqifo qodar. Baki, 1991, s.5-6).

Sorqds tosovviif adobiyyatinin an gérkomli niimayandalari Sonai Qaznovi (1131-
ci ildo anadan olub, osas osori “Hoadiqomiil-hoqayiq”), Feridoddin Ottar (1119-1230,
osas osarlori “Montiqiit-Teyr”-“Quslarin dili” vo “Ilahinamo”), Mé&vlana Colaloddin
Rumi (1207-1273, osas osori “Masnaviyi-monavi”, yoni “Daxili mena haqqinda
poema”), Nuraddin Obdiirrohman Cami (1414-cii il, asas asarlori masnavilar, “Salaman
va Absal” alleqorik romani, “Tohvatiil - ohrar ” vo “Siiphat - ol obrar” poemalari) vardir.

Tiirk adabi-madani tofakkiiriinds sufizmin ilk ifadag¢isi O©hmad Yasovi olmusdur.
Turk tofokkiir tarixino vo diinya odobiyyatina XII osrdon tizii bori ilahi esq fodaisi,
boyliik sufi vo irfangr alim, mociizolor yaradan 6vliya kimi daxil olmus Xoca ©hmad
Seyx Ibrahim oglu Yasavi (1103-1167) Orta Asiyada Seyram sohorindo anadan olub, 7
yasinda ata-anasini itirib, yiiksok dini tohsil alib, 63 yasinda tokyssinin yaninda dorin bir
quyu qazib Mshommaod Peygambaro mohabbat slamati olaraq onun 6ldilyii yasda — bir
il orada yasayib, omriinii Allaha dua etmaklo kegirib. 1167-ci ildo Yasi soharinds vofat
edib. XIV asrdo Omir Teymur onun mozart iistiinde hogomatli bir tiirbs tikdirib.

O.Yasovinin bir irfangt alim kimi asas xidmati bu idi ki, o, sufizmi qoadim tiirk-
saman modaniyyati ilo birlosdirib. Bu “taxta qasiq diizoldon usta” Allaha birlosmayin
yolunu esqdo goriirdii (Otrafli bax: Fiizuli Bayat. Xoca ©hmod Yosovi va xalq
sufizminin bazi problemlori. Baki, 1997; Riistomov Y. Mdovlane Calaloddin Ruminin
sufilik folsofasi. Baki, 2006; Mirohmadov O. Yosovi va yoasovilik Azorbaycanda.
“Odobiyyat qozeti” 17 dekabr 1993; Osgorli Z. Koniillorin fatehi — ©hmad Yosovi
“Azorbaycan” jurnali 2009, Ne9). Azorbaycan odobiyyatsiinaslarindan S.Miimtaz,
A.Saiq, P.Xolilov, Y.Qarayev, B.Abdulla, Q.Kondli, ©.Yasovi haqqinda miixtolif
miinasibatlorlo doyorli fikirlor soylomislor.

S.Mimtaz “Tiirkmon sairlori” (“Maarif vo madoniyyot” 1926) vo
“Odobiyyatimizda Novai tosiri” (“Kommunist” 4 mart, 1926) moqgalslorindo basda
O.Yasovi olmaqla (Nosimi, Novai, Flizuli. Yeri golmiskon deyim ki, Nosimi Novaiya,
Novai iso Flizuliya olduqca miisbat tasir gostorib!) dord sairi “Koniillor fatehi” hesab
edib.

O.Yosovinin sufi goriislori onun seirlordon ibarat “Divani — hikmoat” vo elmi
fikirlorindon ibarst “Foqrnamo” osarlorinde oksini tapib. ©.Yaesovi sufizmdo ilk tiirk
torigatini — yasaviliyi yaratmis birinci boyiik tiirkdiir. XX asrin boyiik miitofokkiri Yasar
Qarayev yazib: “Bir ideoloq, miitafokkir vo sair kimi Seyx ©hmod Yasovinin agil v
kontil giicti onda oldu ki, tesovviifle, tasovviifo qodorki tiirkiin ruhu, diinyagoriisii,
maigati, hoyat torzi arasinda fitri, tobii ahangi do tuta bildi; ona yalniz milli (qévmi)
tofokkiir yox, hom do milli dil, milli tislub, forma, vozn bi¢imi vardi. Milli ¢alarlari,
hotta tosovviifi yaymagin, tablig elomayin torzini do, tislubunu da qoruyub saxladi.
Bunun {i¢iin ©hmad Yasovi, hor seydon avval, hakim, rosmi dil snoanssini - arabcani,
farscani, bir torofo atdi, xalqa 6z soziinii xalqin 6z ovqatinda, ruhunda, 6z ana-baba, el-
oba, xeyir-sor, toy-magar, qopuz-saz dilindo vo islubunda catdirdi; yenos do hakim
islubi poetikani, tislub-vozn anonasini-sruzu, sarbast bir torafs atdi, xalqa 6z mahnisini
xalqmn 6z voznindo - hecada, sazda, qosmada, bayatida catdirdi” (Azorbaycan
adabiyyati: XIX vo XX ylizillor. Baki, 2002). Yasar misllimin bu poetik, pafoslu
fikrindo hoqiqotlo borabar bir qodor aludsgilik, “romantika” da oziino yer alib.
Haqiqgotds iso orta asrlorin bir ¢ox dahilari kimi ©.Yasavi do Sorqin {li¢ bdyiik dilinde
yaranmis madani tofokkiiriin hadisasi idi.

32



Elmi asarlor Nol(4), 2017

Ik tiirk torigotini yaratmis boyiikk bir sufi “Gvliya” (Y.Qarayev) kimi
©.Yosovinin gilicli onun ilahi mohabbat konsepsiyasinda idi. Marhum folklorsiinas —
mifoloq alim B.Abdullanin tosdiq etdiyino gora, ©.Yosovinin “99 min miiridi var imis”
(Bax: “Yosovilik vo Azorbaycan saman — dorvis moadoniyyati”). ©.Yasovi 6ziindon
sonra biitiin tiirk vo Sorq elmi-madoni fikrinds sufizmin tokamiiliine ciddi tosir etdi.
Gorkomli alim ©.Mirohmodov tesdiq edir ki, sufi bir tirk torigoti kimi yasovilik
Rumidon, Omradon tutmus - XIX asra Nobati vo Vazeho qodoar biitiin tiirk poeziyasina
tosir gostormisdir.

Avropa diistinca torzindon farqli olaraq Sorq, o ciimlodan tiirk-islam xalglarinin
tofokkiirli ictin sigrayish yox, tokamiilii (evolyusion) inkisaf torzi xarakterikdir. Burada
bir badii sistem, yaxud hor hansi bir coroyan 06z botnindo 6ziindon sonra goloni
hazirlayir. Ona gora do Sarqde heg bir badii, yaxud nazori sistem itmir, mohv olmur, az
va ya ¢ox doracads 6ziindon sonra golonin mahiyystinds yasamaqda davam edir. Ona
goro do Sorq - Azorbaycan badii-falsofi coroyanlarina g¢oxcohotlilik, miixtalif
mozmunlulug, sinkretizm xasdir. Bu baximdan biitin Sorqdo yaranib, diinya
sivilizasiyasint moggul edon sufizm (tesovviif) diinyada analoqu olmayan unikal bir
tofokkiir hadisasidir. Tofokkiir hadisasi dedikdo, fogat sufizmo tokco tofokkiir hadisasi
kimi baxmaq olmaz. Tofokkiir hadisasi sufizm haqqindaki elmdir. Sufizm 6zii iso ilahi
torafindon insana yer hoaqigatlorini dork etmok {igiin boxs edilmis tofokkiirlo sonadok
dork edilo bilmaz. Sufizm kainati basirat gozii ilo gdérmayi bacaranlarin getdiyi yol va
badii-falsofi tolimdir. Sufinin giicti ruhundadir. Ruhu insana Allah verir, ruh Allah
omanatidir, aqli iso insan 6zii qazanir.

Ibn ol-Orabi toliminin sufizmdo, o ciimlodon Azarbaycan badii-falsafi fikrindo
osas yer tutmasinin sobabi bu idi ki, sufizmin tarixi boyu onun on ¢ox yayilmis qolu
vohdati-viicud, vo ya panteizm olmusdur vo aslinds vohdati-viicud” falsofasi sufizmin
ntivasidir (“Azarbaycan adobiyyati tarixi”. 6 cilddo, III c. Baki, “Elm” 2009, s.45). Bu
cildin miolliflori “Sufizm daha ¢ox teologiya ilo bagl idealist mahiyyatli bir
diinyagoriistidiir” (s.46) kimi bir fikri do irsli stirtirlor.

Turk odobiyyatinda sufizm “Divani — hikmot” osori ilo baglanir. Tiirk
madoniyyati tarixinde tosavvilf epoxasinin basqant ©hmod Yosovi idi. “Yasovi-vahid
tirklityo godorki son va vahid tiirk — islam modaniyyatinin ilk boyiik sair — ideoloqu
oldu” (Yasar Qarayev). Islam dininin “tirk monoviyyatinda rosmilosmasi ©hmad
Yasovinin adi ilo baglidir... Qarb tiirklori arasinda ©hmod Yasavinin an boytik varisi iso
he¢ siibhasiz biitlin poeziyasinin mayast samimiyyatdon yogurulan Yunis Omradir”
(S.Xavari).

Hals VIII asrin sonu, IX asrin 6nlarinds orabin zehniyyati, farsin lisani vo tiirkiin
ruhu birlogorak vahid imummiisalman madoniyyatini yaratmigdir. Bagoriyyoto toqriban
500 il arzindo dahiyans ideyalar baxs etmis bu madaniyyot Abbasilor siilalosi dovriinds
xiisusilo parladi. Umummiisolman modoniyyati konteksti Abbasiler siilalosinin
stiqutundan sonra dagilmaga basladi. 500 ildon artiq davam etmis Abbasilor dovrii tokco
yunan folsafasinin arob-miisolman miihitino daxil olmasi dovrii deyil, hom da sufizmin
badii-folsaofi baximdan tosokkiill vo formalagsma dovrii idi. Bu hom do Sorq
adobiyyatinda misilsiz rol oynamis aruz nozariyyasinin tosokkiil epoxast idi. VIII asrdo
orob musiqisiinast vo dilgisi Xolil ibn ©hmad (718-790) oruz nozoriyyasini yaratdi.
Abbasilor dovrii imumon folsofi vo poetik ehkamlar epoxasi idi. XIII asrdon sonra
Azarbaycan odobiyyati ana dilli poeziyaya, tlirklosmays dogru meyillonir vo oguz —
solcuq modaniyyati ilo eyni kontekstds inkisaf edir, “Tiirkiistanda ©hmad Yasovi ilo
Anadoluda yayilirdr” (Ismay1l Hikmat. Azorbaycan adobiyyati tarixi. B., 1928, s.147).

33



Elmi asarlor Nol(4), 2017

XIII-XIV osrlordo Azorbaycanda Seyx Mahmud Sobiistori (1287-1320) sufi
falsafs vo poeziyani sintez etdi, Anadoluda Movlana Calaladdin Rumi (1207-1273) sufi
folsofonin yliksok poeziyasini yaratdi. Mdovlanonin poeziyasi tiirk sivilizasiyasinda
sufizmo borast qazandirdi, badii-falsofi corayan kimi onun togokkiiliinii tomin etdi.

Umumtiirk adebiyyatinda sufizmin ilk korifeylorindon biri Movlano Calaloddin
Rumi (30 sentyabr 1207, 17 dekabr 1273) hesab olunur. Mévlana 30 sentyabr 1207-ci
ilda indiki ©fqanistan arazisino daxil olan, o zaman ¢ox boyiik vo Sorqdo moshur Bolx
sohorinds anadan olub. Bahauddin Volod adi ilo mashur olan atast Mohommad ibn
Hiiseyn ol-Xatibi, a]-Balxi (1148-1231) dindar alim idi va tabii ki, ogluna — Caslal ad-din
Mohommad Movlovi Balxi Rumiys do yiiksok tohsil vermisdir. Onun atasi1 “alimlorin
sultan1” adini qazanmigdir. Movlana 1212-1220-ci illordo Nisanurda, Bagdadda,
Domasqds yasayib. Madrasa tohsili alib. Ailssi ils birlikdo birdafolik Konya soharino
kogiib (1220). 1244-cii ildo onun hayatin1 doyisdiron bir hadiso bas verib. Rumi boyiik
sufi miitofokkir Sams Tobrizi ilo goriisiib. Iki il onun tasiri altinda qalib, Mévloviyya
torigatini yaradib, bu ilahi dostluq sayasinds “Divan — Soms Tabrizi”ni yazib. Rumi al-
Qozalinin davamgist, boyiik sufi Nocmoaddin Kiibra ils yaxinliq edirdi.

Lopond soharinde anast Momina xatun vofat etdikdon sonra (1222) Colaloddin
Bagdaddan Lopondo kd¢miis, Serafoddin Somoargondinin qizt Gévhar xanimla evlonir vo
ondan boylik oglu Sultan Valad diinyaya golir. 1228-ci ildo Sultan Olasddin Valad
Keysubad Ruminin atast Bahauddin Valadi paytaxt Konyaya dovat edib ona ehtiram
gostororak boyiik vazifa verir. Ug il sonra Ruminin atasi da vofat edir. Atasmin
6lumiindan sonra onun miirsidlori Colaladdin Ruminin strafinda toplasir. O, 1233-1244-
cli illor arasinda miirsidi (vo atasinin miiridi!) Seyid Biirhanaddinlo Hoalobdo va
Domasds ali dini tohsil alir. Mévlans Calaloddin Rumi 45 min seirden ibrat “Divani-
Soms Tobrizini”, 43 il miiddatine iso 24 min 660 satrlik 7 kitabdan ibarat “Moanaviyyat
Mosnavileri”’ni, habels “Olan oldugu kimi” vo “metafizika movzusunda sdhbatlor” adli
elmi osorlorini yazmis, 17 dekabr 1273-cii ildo 66 yasinda Konyadaki evinds vofat
etmisdir. (Otrafli bax: Azads R. Movlano Cslaladdin Rumi. Baki, 2005; Safiq Can.
Movlana hazratlorinin hayati. Mévlana Coalaloddin Rumi. “Masnavi”’don segmolor. Baki,
2007, s.17-24; Korimli T. Movlana vo miasirlik. AMEA-nin Nizami adina ©dobiyyat
Institutunun Elmi asorlari. c. 20. 2007, 5.22-31; “Xozor” jurnali. 2004, Ne4, 5.23-29).

Movlans sufizmin ilk dorslorini atasindan almis, 1244-cii ildo Soms Tabrizi ilo
goriistine 37 yasina gador boyiik s6hrati (vo miridilori!) olan kamil bir sufi idi. Onun
tirk sufizminin korifeyi soviyyosino qalxmasi Soms Tobrizidon sonra miimkiin oldu.
“Xozor” jurnalinda (2004, Ne7, s.23) o, “Seyx, Iran sufi sairi, filosofu” kimi toqdim
olunur. Darhal geyd etmaliyom ki, Mdvlana Coalaloddin Rumi Seyx Nizami Gancaviden
sonra farsca yazmis ikinci boyiik Tiirk sairidir. Tiirk odobiyyatinda bir dahi — Nizami
Goncavi “Seyx”, iki dahi — Calaloddin Rumi vo Mahommad Fiizuli “Mdvlans” tituluna
layiq goriiliib vo biitiin diinya bunu momnuniyyatlo qobul edib. Iki Mé&vlana tiirk
adabiyyatinda sufizmin iki an uca zirvasi, 33 il dmiir siirmiis abadi gonc S.Sobiistori iso
bu zirvalorin agirhigini ¢iyin- lorinds saxlayan obadiyyat siitunudur...

Movlans ilo Somsin goriisiine elmi qiymot veron gorkomli alim AMEA-nin
miixbir iizvii Azado xanim Iran alimi B.Firuzanfaro istinaden yazib: “1244-cii ilin
payizinda diinyagoriisiine osasl sokilds tasir gostoran, soxsiyyeti sehr vo dumanlara
biirlinmiis bir nafor sufi dorvislo - Soms Tabrizi ilo tanis oldu va bu tanisliq onun sakit
hayatin1 tamamils alt-iist etdi. Movlane moadrasoni, mithazirs vo moizalari tork etdi,
xarici alomlo praktiki olaraq slageni {izdii. Somsls olan tomasdan onun monaviyyatina
bir ayr1 bucaqdan isiq diismiisdii, o 6ziinds tamamils basqa bir xislot kosf edirdi. Bu

34



Elmi asarlor Nol(4), 2017

yaxinliq onda miirgiiloyon vo moévcudiyyatindan he¢ kimin, hotta 6ziiniin belo xobari
olmadig1 fovgolada iilvi hisslora tokan verib onlar1 oyatmisdi. Soms onun iigiin Ilahinin
Yer tiziindoki macallasina ¢evrilmisdi... Saatlar, giinlor, aylarla o, Somslo bas-basa verib
ilahi sohbatlors dalir vo 6ziinii ilahi nurlar alominds hiss edirdi” (“Mdvlana Colaloddin
Rumi”. s.11). Movlana vo Soms miinasibatlori ilo dorindon maraqlandigim ii¢tin
miixtolif moxazlordon yaddasima kecanlori bu yaziya geyd etmok istoyirom. Bildiyimo
gora, Soms Taobrizi otuz bes yasinda olduqca gozal, yarasiqli, qlirurlu, eyni zamanda
geyri-adi doracads da savadli, molumath — sufizmi dorindon bilon donmoz sqids sahibi,
balagat elmlorine vo ilahi vergisi olan ¢ox cazibali nitq qabiliyyatino malik, nitqi ilo
insanlar1 ovsunlayan, domir kimi montiqi ilo hor kosi 6z tesiri altina salan, maqik
imkanlara malik forasatli sair vo alim idi. Calaloddin Rumi onunla bir magaraya girir vo
hoftalorls ona qulag asmaqdan doymurdu. Miirsidin bu haloti ham onun oglanlarini,
hom do yiizlorlo miiridini osabilogdirir. Onlar Movlananin Somslo intim slagosindon
stibhalonirlor. Marhum filosof Agayar Siikiirov ensiklopedik xarakterli ¢ox doyorli
kitabinda yazib: “Somsoddin Tabrizinin ideya va baxislar1 Calaloddine halledici tosir
gostormisdir. Darviso odlu vo samimi sokilde baglanan Cslaladdinin ondan ayrilmaga
glicii catmirdl. Calaloddin madrasado mogqalalori buraxir, sagirdlori vo ailo tizvlori ilo
cox nadir hallarda goriistirdii. Bu iss olduqca bdyiik naraziligla qarsilandi. ©vvalca sakit
piciltilar, sonra iso agiq hadolor (Somsaddin Tobrizinin oleyhino) baslandi. Hotta
Somsaddinin hayatina ugursuz qosdlor do olmusdur. Sagirdlorin sakitlosmayocayini hiss
edon Somsaddin 11 mart 1246-c1 ilds gizli surstdo Konyadan ¢ixaraq Damasqe qagir.
Ohvali pozulmus Colaloddin yegans inandig1 oglu Sultan Valadi Somsaddinin arxasinca
Domasqgo gondarir. O, moktubunda acizans suratdo geri qayitmasini xahis edirdi. Soms
va Volad piyada Konyaya qayidirlar. Sagirdlor Somsi diigmoncasine qarsiladilar. Fiziki
hadolor davam etdirilirdi. Calaladdin 6zii ise sevincindon gdylin yeddinci qatinda idi.
Lakin Somsin diismanlori yanilmamisdi va bu dofa birdafolik yox oldu. Bu hadiso 1247-
ci ilin ortalarinda bas vermisdir. Monbolords bir sira versiyalar irali stiriiliir. Onlardan
biri bels idi ki, Soams Calaloddinin ki¢ik oglu ©laddin torafindon  xoncorls dldiirtilmiis
va quyuya atilmigdir. Onu quyudan ¢ixaran Sultan Volod Somsi torpaga basdirmisdir”.
(Stkiirov A. Sorq folsofasi va filosoflari. Baki, 2005, s.466-467). Oldo olan malumata
gora, bu olay Calaloddin Rumidon gizladilmis, o, Domasqo gedorok Somsi axtarmisdir.
Dorddon Cslaladdinin voziyysti agirlasir vo hami diistiniir ki, o doli olacaq. Lakin
Allahin komayi, buyrugu vo iradeasi ilo o doniib sair olur (“Sems” imzasi ilo yazir).
“Divani-Soms Tabrizi”ni yaradir. Manbalorin verdiyi molumata gora, Soms Tobrizinin
oglu ©laddin torafindon dldiriildiiyiinii bilondon sonra oglundan imtina edir va o 6londa
dofnine getmir... Somsdon sonra o “Sema” adlanan ragslors baxib taskinlik tapirmis.
Ominliklo geyd etmoliyik ki, Movlana Colaloddin Rumi ilo Somsaddin Tabrizi
arasindaki miinasibat cinsiyyst tizorindo yox, iilviyyot mogaminda qurulmusdur. Bu
ilahi sevgi vo miitloq bir esq idi. Tarixds onlarin obrazi al-als tutub Allaha dogru gedon
miigoddaslor kimi qalacaq... Boyiik tiirk alimi Abdulbagi Koélpnarli yazib: “Soms
golmasaydi Movlano Mdovlana olmayacagq, sira seyxlordon bir seyx, saysiz sufilordon bir
sufi olacaqdi. Fogot bu da mithaqqoq ki, Movlana Somslo goériismosaydi Samsin do na
adi duyulacaqdi, no do sani. Movlans zaton bu cosgunluga hazir idi. O silinmis, arinmus,
zeytun yagi qonmus, fitili yanilib diizaldilmis bir gondil idi adston. Bu gondilin yanmasi
ticiin bir atos, bir qigilcim lazimdu. Isto Soms o vozifani gordii, fagat o yag: tiikkonmayan,
15181 Soamsi bela gostormoyacak qadar qiivvatli olan gondil yaninca Soms do ona parvana
kasildi, canini verib onun isigina qarigdi. Soms Mdovlanays bir ayna idi. Movlans onda
biitiin varliq alomini toplayan gergoyi — oziinii goriir, 6ztino is1q olur, 6ziinii Gytir”

35



Elmi asarlor Nol(4), 2017

(Kolpnarlt A. Mevlana Celaleddin. Hoyati, felsefesi, osorlori. Eserlerindon se¢molor.
Istanbul 1959, 5.97).

Morhum Azads xanimin dediyi kimi, Soms Movlana tigiin Tanr1t mazhari idi.
Sufilora gore iso bels bir varliq yox ola bilmazdi. Ona goére do Movlans heg vaxt Somsi
unutmamigdi. Coalaloddin Rumi 6ztindon oavvealki boyiik sufilori — Sonan vo Ofttari,
Miitonnobini, bdylik Mansur Hollaci, Bayazid Bistamini, imam Qozalini, Domasqdo
dors deyon Ibn ol-Orobini yaxst monimsomisdi. Hogigoton do onun osas tezisi, miiasir
nazari dillo desok metodoloji ¢ixis noqtesi belo idi: “Diinyada yarananlarin kamilliyi
insanda tocassiimiinii tapir. Insan hoqiqato ¢ataraq inkisafin bir dovriinii tamamlayir, o
saat da digor dovr baslanir” (Sitikiirov A. Sorq falsofasi vo filosoflari. s.468). Rumi
yazib: “Omriimiin hasili ii¢ s6zden artiq deyil: Ciydim, bisdim, yandim”. Giiman edirik
ki, insan haqqinda an ali s6z kimi bu kolamin sorhs ehtiyac yoxdur. Bu da sufizmin bir
disturudur. C.Rumiys yanasarkon hoqigaton do universal bir metodoloji istinadgahi
gormok lazimdir: “Orta asrlorin Sorq sufizmini bu ana xott — diinyagoriisii vo varliga
miinasibat asasinda quruldugunu desok, o godor do yanilmariq. Tobii ki, sufi sair vo
miitofokkirlor dos bu falsafoys tirokdon inanir vo onun miiddealarini 6z asorlorinds toblig
va tosviq etmokdon yorulmurdular” (Korimli T. Mé6vlana vo miiasirlik. AMEA-nin
Nizami adina ©dabiyyat Institutunun Elmi Osarlori. cild 20, Baki, “Elm” 2007, s.25).

Bu miinvalla Movlana Cslaloddin Ruminin yiizlorlo sufi kolamii misal
gotirmok olar... lakin sufilor (vohdsti-viicud!) demiskon donizin suyunun sor oldugunu
anlamaq, hiss etmok iictin biitovlilkdo donizi igmoys ehtiyac yoxdur, bir qurtum da
kifayot edor. Beloliklo do yolumuz Movlanadon (Cslaloddin Rumidon!) Mdovlanayo
(Mahammad Fiizuliya!) dogru yon alir. Amma biz bu yolu Yunis Omro isiginda
getmoaliyik, Seyx vo sair Sah Ismayila salam vermoliyik, Nasimi poeziyasinin falsofi
sarbotini (bazon do agisini!) dadmaliyiq, hiirufizmin muommali dolanbaclarinda
Fozlullahin stoyindon tutub irslilomoliyik. Novai doryasinda paklanib Azorbaycan
adobiyyatinda sufizmin (vo bir ¢ox “izm”lorin!) ucsuz bucaqsiz okeanina bas vurmali,
diinya lirik seirinin kahkosanina — sonuncu Movlana Fiizuli poeziyasina, badii-falsofi
seirin tanrisinin miiqaddas atokloring bas qoymaliyiq.

Turk poeziyasinda sufizmin parlaq tomsilgisi Yunus Omrs (1240-1320)
olmugdur. ©hmad Yasavi esqin peygomboari idi. Dahi Filizuli onun tanrisi soviyyasing
yiiksaldi. Beloliklo do XII asrdo tiirk badii-folsafi tofokkiiriinds yasaviloson esq — XVI
asrdo flizulilogdi. Biitlin fiizulistinaslar sairin heg¢ bir sufi torigotino monsub olmadigini
vo bununla da Fiizulinin sufi olmadigini iddia edsrkon mohz baslica haqiqgsti goro
bilmomislor: Fiizuli esqinin ilahi qiidrotini! Fiizuli SOZ-iiniin xomiri bu esqdon
yogurulmusdu. Onun disturu belo idi:

Ver soza ehya ki, tutduqca sani xabi-acal
Edb har saat soni ol uygudan bidar soz.

Yosavidon Fiizuliyadok bu s6ziin nazini ¢okon, onu 6liint diriltmok giictinds
goran, yaradan sairlordon biri Yunus Omro idi. Y.Omro 6ziindon sonra biitiin tiirk sufi
aslq poeziyasina tosir etdi, noinki tosir etdi, bu poeziyani yaratdi. O, bizim asiq
poeziyasinda on az1 Molla Qasima, Sah Xotaiyo, Qurbanaliys giiclii tosir gostormisdir.
Turkiys alimi A.K6lpnarlinin “Yunus Omra va tosovviif” (1961), Azorbaycan alimi
K.V.Norimanoglunun “Tirk dilinin bostogisi, rossami vo memari” (1994) kitablari
Y.Omra haqqinda doyarli 6rnoklordir. Bununla belo biz S.Mumtazin, A.Saiqin vo
T.Namazovun aragdirmalarini unutmuruq. Y.Omradon onco O.Yesovi vo Movlana

36



Elmi asarlor Nol(4), 2017

Colaloddin Rumi var idi. Yunisin giicli, qlidroti tokco ilahinin verdiyi istedada deyil,
hom ds bu istedadin godrini bilmak, onu yonsltmok istedadinda idi. Yunisin yasayib
yaratdigr XIII osrdo artiq Uimummiisalman moadoniyyoti konteksti dagilmig, xalq
poeziyasi, ana dilli seir uklonuna, asiq poeziyasina kecid baglamigdi. Y.Omra klassik
Sorq (tiirk) sufi poeziya anonalari ilo, ana dilli seiri, xtisusilo tiirk—azari asiq seiri sintez
eda bildi. Mahz Y.Omradon sonra poeziya sufizm haqqinda sads dilde boyiik haqigatlor
sOylomayo basladi. Yunus poeziyada miirakkabliyin sads, aydin poetikasini yaratdi.

I9dabiyyat :

1.Ismayilov S. Gérkomli Azorbaycan miitafakkiri //Azarbaycan. -1964. - Ne5.

2.Ucmaunos 1. OcHoBHble 4epThl (unocopckux Bo33peHuit Maxmyma IllaGycrapu
/Yuen.3anucku AI'Y. -1964. - Ne 4.

3.Ismayilov S. “Seadatnama” vo onun miiallifi // Baki. - 1967. - 14 iyul.

4 Ismayilov S. Mahmud Sebiistorinin namolum moktubu // Baki. - 1972. - 27 yanvar.

5.Ucemannos 1. @unocodus Maxmyna [lladycrapu. - baky, 1976.

6.Unpuc Illax. Sufizm. -M.: Knsimnukos, Komapos u Ko, 1994.

7.Kynyzane 3.A. Xypybusm u ero npeacraButean B AzepOaiimxane. - baky : Diawm,
1970.

8. Kynysane 3.A. 3akoHOMepHOCTH pa3BUTHUSI BocTouHOU (uiocoduu XIII-XIV BB. u
npobaema 3anaa-Boctok. - baky : Dnm, 1983.

9.Karimov Q. Sufi tolimi ilo ortodoks islam dini arasinda olan bozi ixtilaflara dair
//Azarb.SSR EA Xabarlori (icitmai elmlor seriyasi). - 1964. - No5.

10.Kara Mustafa. Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi. Dergah Yaynlari - Istanbul, 1990. -
Tiirk dilindo.

INoabmen AnueBa-Kenrepan,
O00KMOp HAYK No gunonozuil, npogeccop

CY®U3M U TIOPKCKOE XYJIOXKXECTBEHHOE MbBIIIIJIEHUE
Pe3rome

WccnenoBanuss ~ MHOTOYMCIIGHHBIX — TOJKOBaHMKA  cydusma, ee  HCTOpHH,
TEOpPEeTUYECKU-(PUIOCO(MCKON CYIIHOCTH M HUX COOTHOLIEHUH Bcerja oOCTaBaJIUCh
HepaspeleHHbIMU. M3ydennto 31oil nmpoOaembl JHOAM MOCBALIAIM BCHO CBOIO JKHU3Hb.
VYHMBepcUTEThl BEKaMH BEJM MCClleoBaTeNbCCKylo padoTty. Ho Hmxkecneayromue ise
KpPaTKO W3JI0KEHHBIE MBICIH, TyMaeTcs, MOMOIYT HaM PACKPbITh XYJA0KECTBEHHO-
¢duiocopckoe colepkaHUe 3TOrO HAINpPaBIEHHs HA YPOBHE OOBIYHOTO YHUTATEJS:
nepBoe, posib XYA0KECTBEHHOH JUTEpaTyphl B SBOJIIOLIMHU Cy(u3Ma; BTOPOE, BIUSHHE
cypusma Ha Mo3TUKY (OpMUPOBAHMSI MHUCTHYECKOW juTepaTypbl. B mMuctuueckoii
auTepaType cypuzMa I033usi SBISETCS CPEJICTBOM oOpalleHusi K Oory, JAyXOBHOTO
CIIMSIHMS CO BCEMOTYIIHMM, OJYyXOTBOPEHHOCTH, JOCTH)KEHHs DKCTas3a, I03TOMY
¢uocopckoe OCMBICICHHE MHUCTHYECKOW TMO033MH, €ro CaMOBBIpaKeHHe Tpelyer
MOTUYECKOT0 COBEPILEHCTBA.

37



Elmi asarlor Nol(4), 2017

Gulshan Aliyeva-Kengerli,
doctor PhD of Filology, the professor

SUFISM AND TURKISH ARTISTIC THINKING

Summary

It is a complicated issue to study the history of numerous sects of Sufism, their
theoretical-philosophical essence, the correlations of these sects. This wouldn't be
managed, even if a university conducted an investigation for a century, let alone a man
who did it all his life long. If after very simple and short notes we cast a brief-exclusive
glance at these two issues accomplishing each other, we might present Sufism as a
literary-philosophical trend on the level of an ordinary reader. First, what is the role of
fiction in the evolution of Sufism; second, on what level did Sufism (tasawwuf)
improve the poetics of literature? Naturally, in Sufi literature, basically in poetry the
religious (mystic) philosophical content required a poetic perfection for its expression.
For, in Sufism (for a Sufi) poetry was one of the main devices of getting delighted,
attaining ecstasy to merge with Allah.

38



