
 

12 
 

Nəcəfzadə Ə. Nizami Gəncəvi irsində qədim türk tarixini özündə yaĢadan  

Mani obrazi //Elmi əsərlər,2018,№2(7),iyul-dekabr,s.12-17. 

 

UOT    821.512.162                                                                                           Nəcəfzadə Ə. 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent, 

AMEA-nın Məhəmməd Füzuli adına Əlyazmalar Ġnstitutu 

Bakı Ģ., Ġstiqlaliyyət küç.26. 

e-mail: azizaga.necefov@mail.ru  

 

NĠZAMĠ GƏNCƏVĠ ĠRSĠNDƏ QƏDĠM TÜRK TARĠXĠNĠ ÖZÜNDƏ 

YAġADAN MANĠ OBRAZI  

 

Açar sözlər: Nizami Gəncəvi, Mani, “Xəmsə”, “Ərjəng”, ƏrĢakilər 

 

Nizami Gəncəvi öz əsərlərində Azərbaycanın, onun əsas əhalisini təĢkil edən türk 

toplumunun tarixini hər vəchlə yaĢatmağa çalıĢmıĢdır. Dünya xalqlarının tarixi və 

mədəniyyətinə yaxĢı vaqif olan Ģair böyük vətənpərvərlik nümayiĢ etdirərək milli kökə 

bağlı obrazları əsərlərinə gətirmiĢdir. Belə epizodik surətlərdən biri də Manidir. ġair 

“Ġskəndərnamə”sinə daxil etdiyi kiçik ricətlə Maninin obrazının əbədi yaddaĢlarda 

qalmasına səbəb olmuĢdur. Ġndi də orta əsr mütəfəkkirlərinin rəsmdə realizmə sadiqlik 

tələbindən danıĢan sənətĢünaslar istər-istəməz Nizaminin bu miniatür mənzum hekayəsinə 

istinad edirlər. Maraqlıdır ki, Nizami əsərlərində Manini bir peyğəmbər kimi təqdim edir, 

onun Çin və bu ətrafda yaĢayan əhali üçün göndərildiyini göstərir. “Xəmsə”də Maninin 

Reydən gəldiyinin göstərilməsi də əbəs deyil, bu Ģəhər Parfiyada hakimiyyəti ələ almıĢ fars 

əsilli Sasanilərin türk əsilli ƏrĢakiləri təqib etdiyi yaĢayıĢ məskənlərindəndir. Deməli, 

Nizami Maninin bir türk yurdundan baĢqa bir türk yurduna pənah gətirdiyini göstərmək 

istəyirdi. Maninin türk qovmu tərəfindən doğma qarĢılanmasının, Sasanilərin isə əksinə 

onu təqib etməsinin səbəblərini onun tərcümeyi-halına nəzər saldıqda aĢkar etmək olur. 

Fikrimizcə, elə buna görə Nizami Gəncəvi də öz hekayəti ilə Maninin Çindən gəldiyini 

deyil, əksinə Çinə getdiyini göstərmək istəmiĢdir.  

Nizami Gəncəvi öz əsərlərində Azərbaycanın, onun əsas əhalisini təĢkil edən türk 

toplumunun tarixini hər vəchlə yaĢatmağa çalıĢmıĢdır. ―Xəmsə‖yə daxil olan əsərləri 

vərəqlədikcə bu və ya digər Ģəkildə Vətənimizin tarixi ilə bağlı olan, türk adını tarixdə 

yaĢadan isimlərlə qarĢılaĢırıq. Nizami irsində Azərbaycan, türk, hətta ümumtürk əcdadı ilə 

bağlı olan obrazlara rast gəlmək olur. Belə obrazlardan biri də manixeyizmin banisi 

Manidir. Həyatı mifik pərdə ilə əhatələnmiĢ, yarı müqəddəs-yarı insan kimi tarix 

səhifələrində yer alan, Ġslam dininin və ondan öncəki müxtəlif dini cərəyanların 

unutdurmağa çalıĢdığı bu Ģəxsin obrazı Nizami əsərlərində, məsələn, ―Xosrov və ġirin‖, 

―Yeddi gözəl‖ kimi poemalarda təĢbeh məqsədi ilə, ―Ġskəndərnamə‖ poemasında isə 

müstəqil obraz kimi süjetə daxil edilmiĢdir. 

Nizami Gəncəvinin ayrı-ayrı dinlərə münasibətini araĢdıran nizamiĢünas Ġbrahim 

Quliyev ―Nizami yaradıcılığında ZərdüĢtilik‖ adlı monoqrafiyasında yazır: ―Nizami bir 

mütəfəkkir kimi bütün dini və fəlsəfi cərəyanlara maraq göstərmiĢ, onları təqdir etmiĢ və 

yeri gəldikcə öz münasibətini bildirmiĢdir‖ (1, 19). 

Qəribədir, Nizami ən ali dini rütbə – Ģeyx dərəcəsini daĢıyırdı. O, islamın təbliğatçısı 

idi. Buna görə xalq da, hökmdarlar da ona rəğbət bəsləyirdi. Bəs onda Ġslamın qadağan 

etdiyi bir dinin, manixeyizmin banisini öz əsərinə  daxil etməkdə böyük Nizaminin 

məqsədi nə idi? Lap elə mahir rəssam simvolu kimi olsa belə, bunun müəyyən məramı 

olmalı idi. Bəli, Nizami öz xalqının qədim tarixi ilə bağlı olan, tarix səhifələrində ad 

oymuĢ məĢhur Azərbaycan-türk əsilli birinin adını yaĢatmaq və gələcək nəsillərə çatdırmaq 

istəyirdi.  

mailto:azizaga.necefov@mail.ru


 

13 
 

Nəcəfzadə Ə. Nizami Gəncəvi irsində qədim türk tarixini özündə yaĢadan 

Mani obrazı //Elmi əsərlər,2018,№2(7),iyul-dekabr,s.12-17. 

 

Bəziləri Maninin Ġran əsilli olub, Azərbaycan tarixi, türk qovmu ilə bağlı olmadığını 

deyəcək. Məlumdur ki, tarixçilər müsəlmanlığı qəbul etdikdən sonra küfr dini görüĢləri 

təbliğ etdiyi üçün öz əcdadlarından imtina etmiĢ Azərbaycan türklərinin tarixi 

Ģəxsiyyətlərini baĢqa xalqlara pərçim etmiĢ, digər xalqlar da öz tarixi keçmiĢini daha 

möhtəĢəm, daha zəngin etmək üçün bundan imtina etməmiĢlər. Bunda tarixi Azərbaycan 

torpaqlarının sonralar digər xalqların nümayəndələrinin hakimiyyəti altına keçməsi ilə 

bağlı olaraq həmin ərazilərin o xalqların tarixi ilə əlaqələndirilməsinin də rolu az 

olmamıĢdır. Lakin Azərbaycan xalqının kökündə duran etnosların hansı dövlətləri 

yaratdığını, onların hansı torpaqlarda yaĢadığını diqqətlə araĢdırdıqda bu tarixi simaları 

xalqımıza qaytarmaq o qədər də çətin olmur. Uzaqgörən ədib Nizami Gəncəvi də məhz 

bunun üçün tarixi keçmiĢimizlə bağlı olan Mani kimi Ģəxsiyyətlərin obrazını əsərlərinə 

daxil etmiĢdir. 

Nizami Gəncəvi ―Xosrov və ġirin‖ poemasında bir neçə yerdə ġapurun rəssamlıq 

məharətini bir cümlə ilə vermək üçün onu Mani ilə müqayisə edir, onun fırçası ilə 

yaradılan əsərlərin realizmini göstərmək üçün həmin sənət əsərini Maninin ―Ərjəng‖inə 

bənzədir. Bu misralara nəzər salaq: 

ٗواكی تٚ ٓاٗی ٓژصٙ صاصٙ ػ  

NəqqaĢlıqda Maninin yenidən [dünyaya] gəlməsi müjdəsini verirdi (2, 61); 

 چٞ ٖٓ ٗوق هِْ عا صع کلْ عٗگ

 کلض ٓاٗی هِْ صع ٗوق اعژٗگ

Mən bir naxıĢın tərhini töksəm, 

Mani Ərjəngin üzərinə qələm çəkər. (2, 67); 

 صع آٓض ٗوق ت٘ض ٓاٗٞی صؿد

تـد ٕ عا ٗولٜای تٞؿٚ ٓیػٓی  

Mani qüdrətli nəqqaĢ içəri girdi, 

ÖpüĢləri ilə yerə naxıĢ vururdu (2, 103). 

ġair bu poemada təkcə ġapurun rəssamlıq məharətini deyil, eyni zamanda Fərhadın 

naqqaĢlıq bacarığını da Maninin rəsmlərindəki zərifliklə müqayisədə təqdim edir. Məsələn, 

―Xosrovun Fərhadla deyiĢməsi‖ baĢlıqlı hissədə oxuyuruq: 

 تٚ ذ٤لٚ هٞعخ ك٤غ٣ٖ تغ إٓ ؿ٘گ

 چ٘إ تغ ػص کٚ ٓاٗی ٗوق اعژٗگ

ġirinin surətini külünglə o daĢın üzərinə 

[Mani] Ərjəngi çəkdiyi kimi həkk etdi (2, 188). 

Nizami Gəncəvi ―Yeddi gözəl‖ poemasında da Yeddi günbəd qəsrini ucaldan 

―bənnalıq iĢində bir zərgər‖ kimi təqdim etdiyi ġidə adlı memarın iĢini də ―ləffü nəĢr‖ 

nümunəsi yaradaraq Mani sənəti ilə müqayisə edir: 

 کؼ ُغاكد چٞ کِک ٝ ذ٤لٚ گلاص

 جإ ػٓاٗی ؿرض صٍ اػ كغٛاص

O, fırçasını və kərkisini lətafətlə iĢə salanda 

Maninin canını, Fərhadın ürəyini alırdı (3, 122).  

Qeyd edək ki, ―Xosrov və ġirin‖ poemasının Rəsul Rza tərəfindən Azərbaycan dilinə 

edilən poetik tərcüməsinə yazılan Ģərhlərin müəllifi Məmmədağa Sultanov Mani və 

―Ərjəng‖ haqqında qısa məlumat verərək göstərir ki: ―Mani – eramızın üçüncü əsrində 

yaĢamıĢ və ―Ərjəng‖ (―Ərtəng‖) adlı əsər yazaraq onu müxtəlif Ģəkillərlə bəzəmiĢ və 

müqəddəs kitab kimi qələmə vermiĢdir. O, yeni məzhəb yaratdığını iddia etdiyi üçün 

öldürülmüĢdür‖ (4, 381).  

Göründüyü kimi, bu qeyddə Maninin harada doğulduğu, hansı xalqın nümayəndəsi 

olduğu, onun yaratdığı yeni dini cərəyanın hansı arealda yayılması və kimin əmri ilə qətlə 



 

14 
 

Nəcəfzadə Ə. Nizami Gəncəvi irsində qədim türk tarixini özündə yaĢadan  

Mani obrazı //Elmi əsərlər,2018,№2(7),iyul-dekabr,s.12-17. 

 

yetirilməsi haqqında heç bir məlumat verilmir. Bu barədə məlumata Nizaminin əsərlərində 

də rast gəlmirik. Çünki Mani Nizaminin heç bir əsərində əsas qəhrəman səviyyəsinə 

yüksəlmir. Yalnız bir poemada – ―Ġskəndərnamə‖nin ―Rum və Çin nəqqaĢlarının yarıĢı‖ 

baĢlıqlı hissəsində Ģair ricət edərək Maninin obrazını kiçik bir süjet daxilində yaradır. Bu 

epik parçada Ģair onun rəssamlıq məharəti fonunda yüksək intellekt sahibi olmasını da 

verməyə müvəffəq olur. 

Bu hissədə Maninin gəldiyi yolda onu yoxlamaq üçün rəssamların daĢ hovuzda su 

illüziyasını yaratmasından və Maninin də kuzəsini bu boĢ hovuzda sındırdıqdan sonra 

hiyləni baĢa düĢüb, həmin rəsmin üzərində ölü it Ģəkli çəkərək öz iti zəkasını və rəssamlıq 

məharətini bir daha sübuta yetirməsindən söhbət gedir. 

Bu kiçik ricət Maninin obrazının əbədi yaddaĢlarda qalmasına səbəb olur. Ġndi də orta 

əsr mütəfəkkirlərinin rəsmdə realizmə sadiqlik tələbindən danıĢan sənətĢünaslar istər-

istəməz Nizaminin bu miniatür mənzum hekayəsinə istinad edirlər. 

Bu parçanın sonunda Nizami yazır: 

 چٞ صع ساک چ٤ٖ ا٣ٖ سثغ گلد كاف

 کٚ ٓاٗی تغإ آب ػص صٝع تاف

 ػ تؾ جاصٝئ٤ٜای كغٛ٘گ اٝ

 تضٝ تگغ٣ٝضٗض ٝ اعژٗگ اٝ

 تث٤ٖ ذا صگغ تاعٙ چٕٞ ذاسرْ

 ؿشٖ عا کجا ؿغ تغاكغاسرْ

Bu xəbər Çin torpağına yayılıb faĢ oldu ki, 

Mani həmin hovuza ―uzaqlaĢ‖ rəqəmi vurdu. 

Onun zəkasının göstərdiyi sehrkarlıqdan 

Ona və onun ―Ərjəng‖inə sığındılar. 

Bax, yenə də mən atımı səyirtdim, 

Sözün baĢını haralara çəkib apardım? (5, 292). 

Göründüyü kimi, Nizami Mani ilə bağlı bu parçanı əlavə etməklə əsas mətləbdən 

yayındığını nəzərə çatdırır, lakin eyni zamanda bunu məqsədli etdiyini də bildirir. Belə ki, 

həmin parçanın ilk beytində o, Manini bir peyğəmbər kimi təqdim edir, onun Çin və bu 

ətrafda yaĢayan əhali üçün göndərildiyini göstərir. Poemadan oxuyuruq: 

 ك٤٘ضّ کٚ ٓاٗی تٚ هٞعذگغی

 ػ عی ؿٞی چ٤ٖ كض تٚ پ٤ـٔثغی

EĢitdim ki, rəssam olaraq 

Reydən Çinə peyğəmbərlik məqsədilə getmiĢdi (5, 291). 

Bu beytdə onun Reydən gəldiyinin göstərilməsi də əbəs deyil, bu Ģəhər Parfiyada 

hakimiyyəti ələ almıĢ fars əsilli Sasanilərin türk əsilli ƏrĢakiləri təqib etdiyi yaĢayıĢ 

məskənlərindəndir. Deməli, Nizami Maninin bir türk yurdundan baĢqa türk yurduna pənah 

gətirdiyini göstərmək istəyirdi. 

Murad Acı ―Armageddonun nəfəsi‖ adlı kitabında bu xüsusda yazır: ―Ġran Parfiyanın, 

daha doğrusu beĢ yüz il ƏrĢakilərin, vahid Tanrıya inancı təbliğ edən türklərin 

hakimiyyətdə olduğu dövlətin varisidir. Bu sülalə 224-cü ildə baĢqa dini inancı – 

ZərdüĢtiliyi təbliğ edən Sasanilərin hakimiyyəti ələ alması ilə süquta uğradı. Onlar 

Parfiyanı Ġran adlandırdılar, lakin ölkənin əhalisinin yarıdan çoxunu əvvəlki kimi türklər 

təĢkil edirdi
1
 (6, 140).  

Onu da qeyd edək ki, türk əsilli hökmdar sülalələri Rey də daxil olmaqla türklərin 

kompakt yaĢadığı əraziləri zaman-zaman öz təsir dairəsinə qaytarmaq üçün müharibələr 

                                           
1
 Rus dilindən tərcümə bizimdir. 



 

15 
 

Nəcəfzadə Ə. Nizami Gəncəvi irsində qədim türk tarixini özündə yaĢadan  

Mani obrazı //Elmi əsərlər,2018,№2(7),iyul-dekabr,s.12-17. 

 

aparmıĢlar. Hətta Nizaminin zamanında, yəni XII-XIII əsrlərdə Rey Ģəhəri əvvəl 

XarəzmĢahlar, sonra isə Səlcuq dövlətlərinin hakimiyyəti altında olub. 

Tarixdən də bəllidir ki, manilik türklər arasında geniĢ yayılmıĢdır. Hətta bu din türk 

xalqlarından biri – uyğurlar arasında dövlət dini səviyyəsində də qəbul edilmiĢdir. Belə ki, 

Uyğur xaqanı Bögü xan eramızın 762-ci ilində manixeyizmi rəsmi dövlət dini elan 

etmiĢdir. 

Bir az da Maninin türk qovmu tərəfindən belə doğma qarĢılanmasının, Sasanilərin isə 

əksinə onu təqib etməsinin səbəbləri haqqında düĢünək. Bunun üçün Maninin tərcümeyi-

halına nəzər salmaq vacibdir. TanınmıĢ alman tarixçisi və dinĢünası Qeo Videnqren ―Mani 

və manixeyizm («Мани и манихейство»)‖ adlı məĢhur kitabında Maninin atası Patikin 

(digər mənbələrdə Fatek) Midiyanın paytaxtı Həmədanda (qədim mənbələrdə 

Atropatenanın mərkəzi Ģəhəri oalan Ekbatan) yaĢadığını və mənĢəcə ərĢakilərdən gəldiyini 

yazır. O, Patikin Parfiya knyazı olduğunu göstərir. Müəllif Maninin anası Məryəmin də 

(daha qədim mənbələrdə Marmarjam) ərĢakilər sülaləsinə mənsub, adlı-sanlı Kamsarakan 

nəslinin nümayəndəsi olduğunu bildirir. ArĢakilər isə Azərbaycanda bizim eradan əvvəl 

250-ci ildən eranın 224-cü ilinədək Parfiyada iqtidarda olmuĢ sak əsilli xanədandır. Bu 

xanədanın adını sonralar özündə yaĢadan Arsak (Ərsak) sözünün isə Azərbaycanla bağlı 

bir toponim olmasını qədim Alban mənbələri də təsdiqləyir (Əlavə məlumat üçün bax: 7). 

Qeo Videnqren adı göstərilən əsərində yazır: ―Beləliklə, Məryəmin doğduğu oğul 

həm ata, həm də ana tərəfdən hökmdar ərĢakilər nəslinin nümayəndəsi olmalı idi‖ (8, 43).  

Mənbələrdəki qeydlərə əsasən söyləyə bilərik ki, Maninin atası Patik Dəclə çayının 

sahilində yerləĢən Selevkiya və ona yaxın olan paytaxt Ktesfona (Mədainə) getdiyi üçün 

gələcək peyğəmbər bu ərazilərdə doğula bilərdi. Əbu Reyhan əl-Biruninin ―Xalqların 

tarixi‖ adı ilə məĢhur olan kitabındakı qeydə görə isə, Mani Babildə doğulmuĢdu. Mani 

özü də bizə miras qoyduğu bir misrasında Babil torpağından olduğunu təsdiqləyir: 

Mən təĢəkkür etməyi bacaran Ģagirdəm, 

Mən Babil torpağından çıxmıĢam (Bax: 8, 45). Qeyd edək ki, müasir tarix elmi 

Babilin qədim türklərin ulu əcdadları Ģumerlərin əski yurdu olduğunu təsdiq edir. 

Əksər tarixi mənbələr isə Maninin 216-cı ildə Babilistanın Mardin Ģəhərində 

doğulduğunu, Sasani hökmdarları I ƏrdəĢr və I ġapur zamanında yaĢadığını, adının 

aramicədən gəlmə ―Məna‖ sözündən olub, ―ĠĢıq‖ anlamına gəldiyini göstərir. Bir çox 

tədqiqatçıların fikrincə, Mani onun əsl adı deyil, bu xalqın ona olan sayğısının ifadəsi olan 

bir ləqəbdir.  

Böyük Ġran Ģairi Firdovsi öz ―ġahnamə‖sində Maninin Çindən gəldiyini yazır, onun 

mahir bir söz ustası və rəsm sənətində bənzərsiz olduğunu göstərir (Bax: 9, 170). 

Yüksək intellekt sahibi Mani təkcə mahir söz ustası və rəssam olmamıĢdır. O 

həmçinin pəhləvi və süryani yazısı əsasında daha asan anlaĢıla bilən ―Mənəvi‖ adı ilə 

tanınmıĢ yazı sistemi də yaratmıĢdır ki, bu əlifbadan Ġrandan Orta Asiyaya qədər geniĢ 

ərazidə uzun illər istifadə edilmiĢdir.  

Fikrimizcə, Nizami Gəncəvi də yuxarıda haqqında danıĢdığımız miniatür süjeti 

“Ġskəndərnamə” poemasına daxil etməklə Maninin Çindən gəldiyini deyil, əksinə Çinə 

getdiyini göstərmək istəmiĢdir. O, əsərə bu süjeti ricət kimi daxil edərək böyük 

həmvətəninin, xalqının daha bir tanınmıĢ övladının yaddaĢlardan silinməməsinə çalıĢmıĢ, 

onun sadəcə bir rəssam deyil, bir peyğəmbər, hökmdarları belə öz dininə dəvət etməyə 

qadir məfkurə sahibi, əqidəsi uğrunda can verməyə hazır fədai olduğunu göstərməyə cəhd  

etmiĢdır. Göründüyü kimi, Nizami Gəncəvi ölməz əsərlərində hər uyğun məqam gəldikcə 

xalqının tarixini yaĢatmağı bacaran dahi mütəfəkkir, böyük vətənpərvərdir.     

 



 

16 
 

Nəcəfzadə Ə. Nizami Gəncəvi irsində qədim türk tarixini özündə yaĢadan                    

Mani obrazı //Elmi əsərlər,2018,№2(7),iyul-dekabr,s.12-17. 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Quliyev Ġbrahim. Nizami yaradıcılığında ZərdüĢtilik, Bakı: Mütərcim, 2018, - 184 səh. 

2. Nizami Gəncəvi. Xosrov və ġirin // Filoloji tərcümə, izahlar və qeydlər Həmid 

Məmmədzadənindir, Bakı: Elm, 1981, 374 səh. 

3. Nizami Gəncəvi. Yeddi gözəl // Filoloji tərcümə, izahlar və qeydlər Rüstəm Əliyevindir, 

Bakı: Elm, 1982, 360 səh. 

4. Nizami Gəncəvi. Xosrov və ġirin, Tərcümə edəni Rəsul Rza, Bakı: Yazıçı, 1983, 401 

səh. 

5. Nizami Gəncəvi. Ġskəndərnamə, (ġərəfnamə), Filoloji tərcümə Qəzənfər Əliyevindir, 

Bakı, Elm, 1983, 404 səh. 

6. Аджи Мурад. Дыхание Армагеддона, Москва: Хранитель, 2006, -253 с. 

7. Parfiya Ģaxlığının yaranması // file:///C:/Users/user/ Downloads/d_pdf_refe_ tarix_ 

7942.pdf 

8. Виденгрен Гео. Мани и манихейство // Перевод  с немецкого Иванова С. В., 

Санкт-Петербург: Издательская группа «Евразия», 2001, - 256 с. 

9. Yıldırım Nimet. Ġran mitolojisi: kökenleri, kaynakları, ana temaları, Ġstanbul: Pinhan 

Yayıncılık, 2012, - 688 s. 

 

Азизага Наджафзаде 

 

ОБРАЗ МАНИ, ОЛИЦЕТВОРЯЮЩИЙ ТЮРКСКУЮ ИСТОРИЮ,                     

В ТВОРЧЕСКОМ НАСЛЕДИИ НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ,  

Резюме 

Низами Гянджеви в своих произведениях всячески старался сохранить 

историю Азербайджана и тюркского общества, составляющего основную часть его 

населения. Поэт, будучи прекрасным знатоком истории и культуры народов мира, 

проявил большой патриотизм и создал в своих произведениях образы, связанные 

национальными корнями. Одним из таких эпизодических образов является Мани. 

Образ Мани, входящий кратким эпизодом в «Искендернамэ», навсегда остался в 

памяти своих читателей. Даже в наши дни искусствоведы, говоря о требованиях 

лояльности средневековых мыслителей в живописи, невольно ссылаются на этот 

миниатюрный прозаический рассказ Низами. Интересно, что Низами в своих 

произведениях, представляет Мани как пророка, указывая, что он был послан для 

Китая и населения, живущего в окрестностях этой страны. Не удивительно, что в 

«Хамсэ» указан приход Мани из Рея, города, в котором Сасаниды персидского 

происхождения, захватившие власть в Парфии преследовали Аршакидов тюркского 

происхождения. Этим Низами хотел показать, что Мани искал убежище в тюркской 

стране, покинув другие тюркские земли. Причины, по которым Мани подвергались 

преследованиям со стороны Сасанидов, можно искать в фактах его биографии. По 

нашему мнению, именно поэтому Низами Гянджеви в своем рассказе хотел показать, 

что Мани приехал не из Китая, а наоборот  уехал в Китай.  

 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, Мани, «Хамсэ», «Арженг», Аршакиды. 

 

 

 

file:///C:/Users/user/


 

17 
 

Nəcəfzadə Ə. Nizami Gəncəvi irsində qədim türk tarixini özündə yaĢadan  

Mani obrazı //Elmi əsərlər,2018,№2(7),iyul-dekabr,s.12-17. 

 

 

Azizagha Najafzadeh 

 

CHARACTER OF MANI IN NIZAMI GANJAVI HERITAGE REFLECTING IN 

ITSELF ANCIENT TURKISH HISTORY 

Summary 

       Nizami Ganjavi in his works by all means tried to keep alive Azerbaijan history. 

The poet, well-aware of the history and culture of the world nations, brought to his works 

the characters connected to national root ,demonstrating great patriotism. One of such 

episodic characters is Mani. The poet made the character of Mani stay forever in 

memories. For the time being , art critics still make references to Nizami`s miniature story. 

The fact, that Nizami presents Mani as a prophet sent for China and surrounding 

population, is very interesting. In Khamsah ,Mani is described to come from Rey, where 

Turkish-born Ashkars were forced out by Persian-born Sassans. Nizami wanted to show 

how Mani sought refuge in another Turkish land. To our opinion, that`s exactly why 

Nizami Ganjavi described Mani not to come to China, but to go to China. 

 

Key words: Nizami Ganjavi, Mani, “Khamsah”, “Arjang”, Arshakis 

 

Redaksiyaya daxil olma tarixi: 03.09.2018 

Çapa qəbul olunma tarixi: 19.10 .2018 

 

Filologiya üzrə elmlər doktoru Paşa Kərimli  tərəfindən çapa tövsiyə olunmuĢdur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

. 


