
Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

414 

ƏDƏBİYYATŞÜNASLIQ 

https://doi.org/10.62837/2024.2.414 

orcid kod: 0000-0003-0684-9374 

CƏFƏROVA NABAT BEYDULLA QIZI, 
Pedaqogika üzrə elmlər doktoru, professor 

Azərbaycan Dövlət Pedaqoji Universiteti 
Bakı şəhəri, Ü.Hacıbəyov küçəsi, 68 

NAĞILLARIN TOPLANMASI TARİXİNDƏN 
XÜLASƏ 

Məqalədə ilk xalq nağıllarının yaranması tarixinə qısa ekskurs edilir. 

Məqalədə müasir dövrün dünyagörüşünə uyğun olaraq dəyişən praqmatik məsələlər 

də öz əksini tapmışdır.  

İlk xalq nağılları e.ə. VI-VII əsrlərdə yaranmışdır. Azərbaycanın müxtəlif 

mədəniyyətlərin kəsişdiyi bir coğrafi məkanda yerləşməsi nəticəsində yaranan 

özünəməxsus xüsusiyyət özünü xalq nağıllarında daha aydın surətdə əks etdirir. 

Azərbaycan nağıllarında həm şərq, həm yunan elinizminin, həm də ərəb 

mədəniyyətlərinin izlərinə rast gəlmək mümkündür. 

Azərbaycanda nağıllar əsrlər boyu şifahi formada nəsildən-nəslə ötürülmüş və 

yalnız 20-ci əsrin əvvəlllərində yazılı şəkildə qeydə alınmışdır. Avropa nağıl 

mədəniyyətində olduğu kimi, Azərbaycan nağılları da nəsihətverici xarakter daşıyır. 

Qəhrəmanları heyvanlar olan nağıllarla yanaşı, mifik xarakterlər və fantastik 

elementlərlə zəngin nağıllara da rast gəlmək mümkündür. Nağıllarda hər zaman 

Azərbaycan xalqının gündəlik məişət həyatı əks olunur. 

Xalq yaradıcılığının öyrənilməsini nəzərdən keçirsək, bəlkə də ən çox 

toplanıb nəşr edilən janrın nağıllar olduğunu görərik. Nağıl xalq yaradıcılığının 

məhsulu olub, nəsildən-nəslə keçərək yaşayan, xalqın həyat, məişət tərzini, 

ənənələrini və cəmiyyətdəki ictimai ziddiyyətləri qabarıq halda, bədii uydurmalar 

vasitəsilə əks etdirən, sonu nikbin əhval-ruhiyyə ilə qurtaran bir janrdır. Nağıl xalq 

içərisində daha çox yayılan, sevilən və söylənilən janr olduğu üçün xalq 

yaradıcılığından bəhs edən tədqiqatçılar çox zaman ilk növbədə nağıla müraciət 

etmiş və şifahi dildən yazaraq mümkün olanları çap etmişlər. Nağıllarımız da bir çox 

folklor nümunələri kimi toplu və jurnallarda çap edilmişdir. İlk dövrlərdə əsasən, 

sehrli nağıllar öyrənilmiş, nəşr edilmişdir.  

Açar sözlər: xalq yaradıcılığı, nağıl, tarix, nağılların xüsusiyyətləti, nağıl

qəhrəmanları 

Nağıllar xalq yaradıcılığının məhsuludur və bu nağılların əksəriyyətində 

sehrli qüvvələrin olması diqqəti cəlb edir. Bütün sehrli nağıl qəhrəmanları son anda 

qarşılarına çıxan ən qorxunc qüvvələrə qalib gəlib məqsədə çatırlar. Prof. 

A.M.Nəbiyev yazır ki: “Sehrli nağıllar sehrli süjetlər üzərində qurulur, sehrli obrazlar 

burada əsas rol oynayır. İnsanın kamalı, ağlı və dərrakəsi, yenilməzliyi və 

https://orcid.org/0000-0003-0684-9374


Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

415 

qorxmazlığı onun əlindən tutub irəliyə, məqsədə qovuşmağa doğru aparır. Lakin 

burada sehrkar qüvvələr qarşısında, əslində, aciz qalan insana kömək edən də yenə 

insan əqli, onun qüdrətli fantaziyası, biliyin və kamalın qüdrətindən törəyən insan 

əməlidir”[6, s.3]. V.Y.Propp qeyd edir ki: “Sehrli nağılların strukturunun öyrənilməsi 

bu nağılların öz arasında sıx qohumluğun olduğunu göstərir. Bu qohumluq o 

dərəcədə sıxdır ki, bir süjeti digərindən dəqiq ayırmaq mümkün olmur. Bu da öz 

növbəsində iki çox vacib nəticəyə gətirib çıxarır. Birincisi: heç bir sehrli süjet 

digərindən ayrı tədqiq oluna bilməz, ikincisi isə: heç bir sehrli nağıl motivi onu 

bütövlüyə münasibətdə öyrənmədən araşdırıla bilməz”[19, s. 19].

XIX əsdə nağılların öyrənilməsi geniş vüsət almışdı. Belə ki, o dövrdə Qazax 

rayonu, Salahlı kənd məktəbinin müəllimi V. Beniaminov Salahlı kəndinin coğrafi, 

etnoqrafik təsvirini vermiş və eləcə də orada yazıya aldığı bir neçə nağılı dərc 

etdirməyə müvəffəq olmuşdur. Birinci nağıl “Məlik Məmməd və Məlik Cümşüd” 

adlanır. Bu nağıl “Məlik Məmməd” nağılı ilə eynilik təşkil edir, lakin bir sıra fərqlər 

də var. Nağılın əvvəlində deyilir ki, bir şəhərdə iki xan arvadı var idi − Gülzar və 

Əsli. Heç birinin övladı yox idi. Bir gün həmin şəhərə dərviş gəlir, hər ikisinə bir 

alma verir. Almaların yarısını xan arvadları, yarısını da ərləri yeyir [18, s.112-113]. 

Dərvişin almasını yedikdən sonra övlad əldəetmə Azərbaycan nağılları üçün xasdır. 

Məşhur rus alimi V.Y.Propp möcüzəli doğuluş motivini tədqiq edərkən yazır ki, 

“meyvə-bar vasitəsilə hamilə qalmaq bir çox dünya xalqlarının folkloru üçün xasdır. 

Lakin sehrli alma bunların arasında xüsusi yer tutur. Digər rus və Ukrayna 

nağıllarında noxuddan da övlad əldə etmə motivləri var. Məsələn, Sumatra adasında 

yaşayan malayların nağıllarında qadın izdivaca girmədən kokos qozundan, Britaniya 

Kolumbiyasında kauçuk çeynəməkdən hamilə qalır. Havay adalarında isə rəvayətə 

görə bir qız iki banan tapır, düşmənlərdən gizlədərək sinəsinə bərk-bərk basır və 

ondan hamilə qalır. Hamilə qalmaqdan ötrü müxtəlif meyvə yemək adətinə bütün 

dünyada fərqli mədəni inkişaf pillələrində olan xalqlarda bu günədək rast gəlmək 

olur” [18, s.208-209]. Alma yedikdən sonra iki oğlan doğulur – Məlik Məmməd və 

Məlik Cümşüd, 12 yaşa çatanda şahzadə Avqunaş xanımın padşahlığına könüllü əsir 

gedirlər. Məlik Cümşüd Avqunaşla evlənir, lakin pəhləvan Xəmşin Avqunaşı 

qaçırdır. Arvadının dalınca gedən Məlik Cümşüd Nadir və Usub pəhləvanlara rast 

gəlir. Xəmşini öldürüb Avqunaşı azad etdikdən sonra Nadir və Usub Məlik Cümşüdə 

namərd çıxırlar, onu quyunun dibində qoyub gedirlər. Lakin o gəlib çıxır bir şəhərə 

ki, orada bir əjdaha hər gün bir qızı öldürür... 

Ümumiyyətlə, o vaxt toplanmış nağılların çapı aşağı səviyyədə olmuşdur. 

Bunun bir neçə səbəbi vardır. “Əvvəla, digər folklor janrlarından fərqli olaraq 

nağılların orijinalı yox, yalnız ruscaya tərcüməsi verilirdi. Digər tərəfdən bu, 

nümunələri toplayıb, ruscaya çevirib çap edən şəxslərin təcrübəsizliyi, onların 

müxtəlif təbəqələrə məxsus olması, senzuranın tələbləri, nağıl motivlərinin zamanın 

ab-havasına uyğunlaşdırılması qaydaları ilə də izah olunurdu” [20, s.123]. Məlik 

Cümşüd şəhəri əjdahadan, quzğun balalarını onları yemək istəyən ilandan qurtarır, 

quzğunun kürəyinə minərək öz ölkəsinə qayıdır. Yolda ona namərdlik etmiş Nadir və 

Usubu görüb, onları şir kimi parçalayır, sonra öz vilayətinə qayıdıb həyat yoldaşı 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

416 

Avqunaşla və Məlik Məmmədlə şad-xürrəm yaşayır. Qeyd edək ki, bu nağılda nə 

ənənəvi “biri var idi, biri yox idi” başlanğıcı, nə də ənənəvi “Biz yedik, içdik, dövrə 

keçdik”, yaxud “göydən üç alma düşdü” sonluğu yoxdur [10, s.112-118]. 

Başqa nağıl “Avil-Kasim və Avil-Mamed” adlanır. Nəzərə alsaq ki, bu 

nağılları qeyri-azərbaycanlı toplamışdır, nağılın “ƏbilQasım və Əbil Məmməd” 

adlandığını güman etməliyik. Bu nağıl müəyyən dərəcədə “Məlik Məmməd”, bir 

qədər də “Ağ atlı oğlan”la səsləşir. Nağılın əvvəlində də övladsızlıq motivi, dərvişin 

almalarının vasitəsilə övlad əldəetmə motivi var [10, s.118-119]. Lakin şərtə görə 

oğlanların birini – Əbil-Qasımı dərviş özünə götürür. Dərvişin vilayətində Əbil-

Qasım bir otağa girir, orada qızıl fəvvarə vurur. Qanadlı atına minib qızıl fəvvarəyə 

yaxınlaşanda Əbil-Qasımla at başdan ayağadək qızılla örtülürlər. Bir məqam 

diqqətimizi cəlb edir: qızılı rəngə boyanmış qanadlı at yiyəsindən xahiş edir ki, onu 

azadlığa buraxsın. Əbil-Qasım elə də edir. Lakin atın quyruğundan bir-iki tük qoparır 

ki, lazım olanda atı çağıra bilsin. Müqəddəs Simurq və ya Zümrüd quşunda da belə 

bir xüsusiyyət var. Amma daha çox biz bu motivə rusların “Сивко-Бурко” nağılında 

rast gəlirik. Orada bir-iki söz deməklə həmin at gəlib baş qəhrəmanın dadına çatır. 

Əbil-Qasım Şah Mərdanın padşahlığına gəlir, orada mehtərlik edir. Şahın kiçik 

qızına vurulur. Şah Mərdan xəstələnəndə isə ona sehrli alma tapıb gətirir. Sonra isə 

bu vilayətə Şah Asaut qoşun yeridir. Əbil-Qasım onun pəhləvanına asanlıqla qalib 

gəlir. Şah Mərdan artıq qoca idi, taxt-tacını Əbil-Qasıma verir; o isə qocalanda 

hakimiyyəti böyük oğlu Əzizə tapşırır [10, s.124]. “Şah Rüstəm”in nağılı da maraqlı 

süjet üzərində qurulmuşdur. Bu nağılda Şah Rüstəmin ova çıxmasından, saray 

əyanlarından birinin gördüyü yuxudan, yuxuda şahın qızının bu gün doğulan oğlan 

uşağına ərə getməsindən və şahın bütün cəhdlərinə baxmayaraq illər keçəndən sonra 

bu yuxunun çin olmasından bəhs edilir. Məşhur rus alimi V.F.Miller dəfələrlə İlya 

Murometsi İran pəhləvanı Rüstəmə oxşadaraq Nart eposundakı Rüstəm obrazı ilə də 

paralellər aparmışdır[13]. Bu nağıl da əvvəlki iki nağıl kimi çox qısadır. Ənənəvi 

başlanğıc və final formulları yoxdur. Hətta burada bir dialoqa belə rast gəlmirik. Bu 

da ondan irəli gəlir ki, toplayıcı azərbaycanlı deyil. “Şahzadə Qəmbər” adlanan 

növbəti nağılda Şahzadənin ovda iri bir qaza rast gəlməsindən danışılır. Yoldan 

keçən bir ərəb bunu görərək həmin qazı ondan 100 manata alır. Şahzadə təəccüb 

qalır, gəlir həmin ərəbin evinə, təzədən o qazı 10 manata alır, qarnını yarır və oradan 

qeyri-adi, bahalı üzük çıxır. Bu üzük həm də sehrli olur. Onun köməkliyi ilə Qəmbər 

özünə saray tikdirir, Şah İbrahimin qızını alır. Lakin bir gün həmin ərəb bunların 

hamısını mənimsəyir. Sədaqətli 9 it və pişiyin vasitəsi ilə Şahzadə Qəmbər sarayını 

və həyat yoldaşını qaytara bilir [10, s.126-128]. “Şahzadə Qəmbər” nağılı “Sehrli 

üzük” rus nağılı ilə səsləşir. “Şərif” nağılı motiv baxımından “Məlik Məmməd” 

nağılına bənzəyir. Kiçik oğul atanın ölümündən sonra gecələr onun qəbrini qoruyur. 

Oraya gəlib atasını söyənləri öldürür, atlarını, libaslarını gizlədir. Sonra isə 3 padşah 

qızını qardaşlarına və özünə alır. Şərif onun arvadını oğurlayan Qaradan pəhləvanı 

öldürüb qələbə çalır, həmin pəhləvanın dərya ortasındakı sarayında ömrünün 

axırınadək arvadı ilə xoş günlər keçirir [10, s.134-137]. Məlik Məmməd, Nərbala, 

Şərif və digər baş qəhrəmanlar həmişə üçüncü oğul olurlar. Rus alimi 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

417 

Y.M.Meletinski bu məsələ ilə məşğul olmuş və qeyd etmişdir ki, “bu problemi hələ 

fin məktəbinin nümayəndələrindən V.Anderson qaldırmış və təsadüfi süjetin təsadüfi 

elementi hesab etmişdir. Lakin antropoloji məktəbin nümayəndəsi A.Lenq bunun 

əsas kökünü minoratda (varislik hüququnda kiçik oğulun üstünlüyü) görürdü və kiçik 

qardaşın idealizə olunmasını nağılın məişət əsası sayırdı... Kiçik qardaş həmişə ata 

ocağına bağlı olur və adətən bu ocaq da ona miras qalır… Eyni zamanda dünya 

xalqları nağıllarının tədqiqi antropoloji nəzəriyyənin tərəfdarlarının bu tezisini alt-üst 

edir. Müşahidələr göstərir ki, bir çox geridə qalmış xalqların (məs., Tibet Birma dağ 

tayfaları) folklorunda qalib gələn kiçik qardaş süjetləri yoxdur, digər tərəfdən isə 

inkişaf etmiş xalqlarda (çinlilər, slavyanlar, alman xalqları) belə nağıllar çoxdur… 

Farslarda da kiçik qardaş motivi məşhurdur. Məsələn, Firdovsinin “Şahnamə”sində 

böyük qardaşlar Firudini öldürmək üçün onun başına daşlar yağdırırlar. Lakin o, bir 

möcüzə ilə daşları saxlaya bilir. Nisbətən sonradan yaranmış fars nağıllarında isə 

kiçik qardaş motivi bir o qədər nəzərə çarpmır. Çox yəqin ki, bu, islam dini ilə 

bağlıdır, çünki islam şəriətinə görə var-dövlət oğullar arasında bərabər bölünməlidir” 

[15, s.126-128]. Bu məqalənin əvvəlində V. Beniaminov qeyd edir ki, “Salahlı 

camaatı atalar sözü və məsəlləri, tapmacaları və ən çox pəhləvanlar haqqında 

nağılları xoşlayırlar. Bu da təsadüfi deyil. XIX əsrin 70-ci illərində Pənah ağa 

Vəkilovun evində qocalar və cavanlar birlikdə yığılıb nağıllara qulaq asırdılar. Pənah 

ağanın vəfatından sonra bu gecələr də yığışdırıldı” [10, s.107]. Dünya şöhrətli şair 

Səməd Vurğun həmin Pənah ağa Vəkilovun nəslindəndir [12, s.67]. Məcmuədə çap 

olunmuş sehrli nağıllar motiv zənginliyi ilə seçilirdi.  

O da qeyd olunmalıdır ki, 1920-30-cu illərdə Azərbaycan nağılşünaslığına aid 

əsərlərdə rus nəşrlərinə çox istinad edilirdi. Məsələn, Baqrinin ədəbi seminarında 

“Azərbaycan xalq nağıllarının motivləri” mövzusunda referatla çıxış edən 

N.X.Vəzirova həmin nəşrlər əsasında 100 motivi qeyd və şərh etmişdir: möcüzəli 

cinsdəyişmələr (könüllü və könülsüz), möcüzəli sağalmalar, tanınmalar, nağıl 

qəhrəmanının müdrik və hami məsləhətçiləri, qəhrəmanın qarşısında duran çətin 

məsələlər, nadir əşyaların tapılması, əhdin pozulması və itirilənin axtarılması, 

qəhrəmanın divlə vuruşması və gözəl qızın azad edilməsi, nağılın baş qəhrəmanının 

göstərdiyi igidliklərin qardaşı (və ya dostları) tərəfindən mənimsənilməsi, atanın 

(ananın, arvadın) məkrliliyi, bacarıqlı oğru və bic yalançı, nahaqdan böhtana düşmüş 

qızın iztirablarına görə bir bəxşeyiş olaraq gözəl şahzadə oğlana ərə getməsi, 

qəhrəmanın özgə ad altında gizlənməsi, onun yeraltı dünyaya səyahəti, hami dərviş, 

müdrik nəsihət və öncəgörmələr, möcüzəli dünyaya gəlmə, uşaqların itməsi və ya 

oğurlanması, yeraltı sərvətlərin tapılması, gəlinin pulla dustaqlıqdan geriyə 

qaytarılması, şahın dövlətinin yarısını və qızını qəhrəmanlıq göstərmiş gəncə 

verməyi vəd etməsi və s. [21, s.60]. Mənbələrdə “İrəvanın alınması (ağsaqqalların 

dedikləri əsasında)” adlı yazı var. Belə yazılara məcmuədə tez-tez rast gəlmək olur. 

Bunların nağıl janrı ilə heç bir əlaqəsi yoxdur. Guya, tarixi həqiqətləri əks etdirən bu 

qısa oçerklər yalan və iftiradan başqa bir şey deyildir. “Azərbaycan və ətraf ölkələrin 

folkloru” adlı məcmuələrdə çoxlu sayda mənəvi saxtakarlıqlar üzə çıxır. Bu saxta 

materiallar Azərbaycan nağılları içərisində yerləşdirilir və onlardan xüsusi başlıqla 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

418 

ayrılmırdı. Beləliklə, bunlar bir tərəfdən Azərbaycan tatarlarının ermənilərlə 

həmrəyliyinə, türklərə qarşı düşmənçiliyə işarə edən Azərbaycan folkloru materialı 

kimi təqdim olunurdu, digər tərəfdən isə oxucu onları asanlıqla Azərbaycan folkloru 

kimi qəbul edə bilərdi [20, s.119]. SMOMPK –un VI buraxılışda A.Zaxarovun 

topladığı 10 Azərbaycan nağılı çap edilmişdir. Birinci nümunə “Düz danışan tacirlə 

yalançı tacirin nağılı” adlanır [16, s.77-78]. Təbii ki, get-gedə SMOMPK-da 

nağılların toplama, tərcümə və nəşr işi təkmilləşirdi. Nağıl belə başlayır: “Deyirlər 

bir vaxtlar iki tacir var idi. Hər ikisi səxavətli, adlı-sanlı, hörmətli idilər, ancaq biri 

var-dövlətini düz yolla əldə etmişdi. Biri Allahı, o birisi isə şeytanı sevirdi....” [16, 

s.77]. Mətn rus dilində olsa da, burada Azərbaycan dilində işlənən bəzi sözlər

tərcümə olunmadan verilmişdir: “Allah”, “Salam-əleyküm”, “Pərvərdigar”, “şeytan”, 

“üç-aşıq” (oyun növü), “həkim”, “kişmiş”. Nağıl ənənəvi formul-sonluqla bitir: 

“Göydən üç alma düşdü: biri mənim, biri danışanın, biri də dərviş Mustafanın (nağıl 

söyləyənin adı)” [16, s.88]. Deməli, bu nağıl nə varlı, nə də yoxsul təbəqənin 

nümayəndəsinin dilindən deyil, dərvişin dilindən yazıya alınmışdır.  

Bu barədə görkəmli Azərbaycan alimi N.Seyidov yazırdı: “Şamaxı məktəb 

müəllimi A.Zaxarov  “Vicdanlı tacir və kələkbaz tacir” nağılını dərviş Mustafadan, 

“Lal Şahzadə” nağılını isə Molla İbrahimdən eşidib yazmışdır. Birinci nağılda iki 

tacirin necə qazanc əldə etməsindən danışılır. Göründüyü üzrə, nağılda iştirak edən 

əsas surətlərin hər ikisi yuxarı sinif nümayəndələridir. Mövzu isə tacirin dövlət 

qazanması məsələsidir. Tacirlərdən biri “Allah yolundan” uzaqlaşır, ikincisi “Allahın 

köməyi” ilə dövlət qazanır. Burada dinin təsiri özünü göstərir ki, bu da təsadüfi 

deyildir. Çünki nağılı söyləyən dərvişdir” [8, s.55]. N.Seyidov bu haqda demişdir: 

“Məişət nağıllarının içərisində tacir həyatına aid bəzi hadisələr də təsvir edilmişdir 

ki, onlar daha sonrakı dövrlərlə səsləşməkdədir. Məlum işdir ki, tacirlik sənəti 

getdikcə daha çox mənfəət götürmək üçün müxtəlif yollar axtarır, aldatma, kələk və 

s. istifadə edirdi. Lakin tacirlər eyni zamanda başqalarını istismar etmək yolu ilə

varlanırdılar” [8, 108-109]. İkinci nağıl “Taledən qaçmaq olmaz” adlanır. Burada 

bəhs olunur ki, bir şahzadəyə tale kitabında onun üçün yoxsul bir çobanın xəstə qızı 

ilə evlənəcəyinin yazıldığını bildirirlər. Bununla razılaşmayan şahzadə həmin 

çobanın evinə təsadüfən gəlib çıxır. Xəstə qızı öldürmək istəyir, əvəzində isə onu 

sağaldır. Daha sonra həmin qız gözəllər gözəli olur, şahzadəyə ərə gedir və şahzadə 

biləndə ki, tale kitabında  yazılanlar yerinə yetdi, müqəddəs alın yazısına inanmağa 

başlayır [16, s.88-94]. “Lal şahzadə” nağılında padşah, padşahın oğlu və lal qızı 

haqqında bəhs edilir. Padşah ölümünə yaxın oğlunu evləndirir. Cavan padşahın 

arvadı təkcə baldızını sevmir. Bir gün ərinin sevdiyi göl quşunu, bir dəfə də ərəb 

atını öldürtdürüb lal qızın üstünə atır. Bir gün padşah arvadı öz uşağını öldürüb, bunu 

baldızının boynuna atıb evdən qovdurur. Lal qız meşədə ağlayıb-ağlayıb yatır. Kim 

bilir bir saat, bəlkə bir gün, bir il, bəlkə də on il yatır. Gözünü açanda qarşısında qızıl 

dərili, məxmər əlli bir dovşan görür. Dovşan insan kimi danışır, lal şahzadənin də dili 

açılır. Dovşan qaçıb-qaçıb şahzadəni bir padşahın sarayına gətirir. Dovşan cildini 

dəyişir, olur bir xeyirxah sehrbaz, şahzadənin dostuna çevrilir. Nağılların tədqiqi ilə 

məşğul olan rus alimi A.N.Afanasyev “Древо жизни” (Həyat ağacı) kitabında qeyri-



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

419 

adi heyvanlardan bəhs edir və onların içərisində dovşanı təsvir edir: “Dovşanın qeyri-

adi çevikliyi, qıvraqlığı artıq bu heyvana verildiyi adda onu sürətli işıq anlayışı ilə 

yaxınlaşdırır. Hind miflərində ay işığı dovşana bənzədilir... İpatiy salnaməsində 

litvalıların dovşan Allahına itaətindən bəhs olunur” [9, s.154-156]. “Şah İsmayıl” 

nağılında qeyri-adi ceyran [16, s.143], “Əbil-Qasım və Əbil–Məmməd” nağılında isə 

qızıl at obrazları yaradılmışdır [10, s.118]. Bir vaxt lal, sonra isə dili açılan şahzadə 

burada gözəl şahzadə oğlana rast gəlir, ona ərə gedir, iki oğlu olur. Bir gün qızın 

qardaşı təsadüfən bacısının yaşadığı saraya gəlib çıxır. Bütün sirlərin üstü açılır. 

Nağılın sonluğu da ənənəvidir: “Şah əmr edir ki, arvadını əhliləşməmiş atın 

quyruğuna bağlayıb, çöllərə, dağlara, daşlara buraxsınlar və beləliklə onun yalnız sol 

qulağı qalır. Şər orada- xeyir burada. Göydən üç alma düşdü: biri mənim, o birisi 

nağıl danışanın, üçüncüsü Molla İbrahimin (nəql edən)” [16, s.100]. Bu nağıl eyni 

zamanda ənənəvi “böhtana düşmüş qız” süjeti ilə səsləşir. “Zalım ögey ana” nağılı 

çox məşhur nağıldır. Burada zülmə dözən ögey qız sonradan şah arvadı olur. Ögey 

ana ilə qızı isə məhv olurlar. “Lal şahzadə qız” nağılı rus nağılı “Морозко” ilə eyni 

motivdədir [16, s.62-64]. Y.M.Meletinski qeyd edir ki, “zalım ögey ana və ögey qız 

haqqında nağıllar dəfələrlə folklorşünaslığa aid ədəbiyyatda tədqiq olunmuşdur. 

Ögey qız çox vaxt ögey ananın qurbanı kimi nağıllarda baş qəhrəman olur. Ögey 

qızın nağıllarda tutduğu yer kiçik qardaşa uyğundur. Alimin fikrincə, nahaqdan 

qovulmuş ögey qız obrazı digər nahaqdan qovulmuş qadın obrazlarını – atılmış 

arvad, kiçik qız, kiçik arvad və i.a. sıradan çıxartmışdır. Ögey qız obrazı kiçik qardaş 

obrazı kimi də dünya xalqlarının folklorunda geniş yayılmışdır. Bu tip nağıllarda baş 

qəhrəman olan qovulmuş ögey qıza gah sehrli heyvanlar, gah da ananın hədiyyəsi 

olan və ya məzarının üstündə tapılan sehrli əşyalar köməkçi ola bilər – gözəl paltar, 

incə ayaqqabı və s. Kuklalar xüsusilə maraq doğurur, qız onları yedirtməli, kukla isə 

ona kömək etməlidir. Ümumiyyətlə, qovulmuş ögey qız motivi - sosial cəhətdən 

fağırı, kasıbı idealizə etmə formalarından biridir” [15, s.161-212]. Yetim qalmış fağır 

uşaqlar haqda nağıllar Amerika hinduları, Asiya və Melaneziya xalqlarında çox geniş 

yayılmışdır [14, s.16-64]. “Qorxaq haqqında nağıl”, “Şahzadə – dilənçi qız”, 

“Şahzadə – Qurbağa” kimi nağıllarımız yer almışdır.  

“Şahsevənli Hacının iti” nağılı həcmcə çox qısadır və satiric xarakter daşıyır. 

Burada deyilir ki, Şahsevəndə Hacı adlı varlı bir şəxs var idi. Onun çoxlu iribuynuzlu 

heyvanları, at ilxıları, qoyun sürüsü və s. var idi. Bu heyvanata da bir yaxşı it 

qarovulçuluq edirdi. Bir gün it gəbərir. Hacının dərddən beli bükülür. Əmr edir ki, iti 

kəfənləyib, müsəlman adətinə görə dəfn etsinlər. Kənd mollası bunu eşidərkən çox 

qəzəbli halda Hacının yanına gəlir. Hacı mollanı qarşılayır, ikiqat baş əyir və deyir: - 

Ey böyük imam, mənim itim elə yaxşı it idi ki, molla və imamlara elə böyük hörməti 

var idi ki, hətta sənə 50 qoyun vəsiyyət etmişdi. -Ey Hacı! Ona it dostum, qardaşım 

de! Göstər, görüm qəbri haradadır, gedim orada Quran oxuyum! [16, s.155-156]. 

Nağıl kimi təqdim edilən bu mətndə tamahkar ruhanilər tənqid olunur. Qeyd edilən 

mətn Seyid Əzim Şirvaninin “Köpəyə ehsan” adlı mənzum hekayə – satirası ilə 

məzmun və süjet baxımından tam eyniyyət təşkil edir. Fikrimizcə, S.Ə.Şirvani olmuş 

bir hadisəni nəzmə çəkmişdir. Məcmuədə verilən də həmin maraqlı əhvalatın 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

420 

(birbaşa xalq yaddaşından, yaxud poeziyadan qaynaqlanmasının fərqi yoxdur) nəql 

edilməsidir. Nağıl poetikasına uyğun gəlməməsi də onun nağıl olmadığını göstərir. 

“Şahsevənli Hacının iti”, “Gözəl şahzadə haqqında nağıl” və “Yetim İbrahim və 

xəsis baqqal”  40-50-ci illərdə Azərbaycan folklorçuları tərəfindən rus dilində çap 

olunan nağıl toplularına daxil edilmişdir [11, s.25]. SMOMPK məcmuəsinin XVII 

buraxılışında ingiloy rəvayətləri içərisində “Dünya dili” adlı bir rəvayət var. O, 

“Ovçu Pirimlə eyni məzmunludur [3, s.151-154]. Nağılın təhlilinə keçməzdən əvvəl 

bir yazıya diqqəti yönəltmək istərdik: Mətni toplayan A.Kalaşev informatorların 

adlarını qeyd edir: A.Kalaşevin öz xalası 90 yaşlı Manişaq Karoğlanova, əmisi 85 

yaşlı Moisey Kalaşev, atası – 70 yaşlı İsaak Kalaşev – hamısı Şamaxının Saqiyan 

kəndinin sakinləridir. Deməli, XIX əsrin sonunda Azərbaycan nağılları digər 

millətlərin nümayəndələrinin dilindən yazıya alınıb ermənilər tərəfindən nəşr edilirdi 

[4, s.98]. Təbii ki, burada hər cür təhriflər ola bilərdi. Lakin çox vaxt Azərbaycan 

ziyalıları da nağıl toplamaqda çətinlik çəkirdilər. Çünki əsas nağıl bilənlər qadınlar 

idilər, naməhrəm kişilərin onlara yaxınlaşması qeyri-mümkün idi. 

Y.V.Çəmənzəminli bu haqda yazırdı: “Nağılın xalq ədəbiyyatına məxsus olmasına 

baxmayaraq, xalqın hər bir fərdi onu bilmir. Əslən ona aşina olan şəxslər tək-təkdir. 

Bunları toplamaq və bunlara ehtiyatla yanaşmaq, nağıl toplayanın məharətinə 

bağlıdır. Ələləksər nağıla və bütün xalq ədəbiyyatına vaqif olanlar arvadlardır. 

Arvadların da içində hamısı yox, yalnız xalqın işinə yarayan və onunla həmişə 

təmasda olanlar bilirlər. Xalqa yaxın olan məşşatələr, ağıçılar, yengələrdir. 

Ürkütmədən, təşvişə salmadan bunlara yanaşdıqda böyük bir mənbə kəşf edilmiş 

olar... Xalq ədəbiyyatını toplayarkən kitab təsirinə düşülərsə, böyük xata zühur edə 

bilər. Səhv etməmək üçün xalq ədəbiyyatını savadsız mühitdən əxz etməlidir. Bu 

sahədə kitab təsirinə düşən və şəhərbəşər gəzən dərvişlərin nağılları faydasızdır. 

Çünki bunlar əsl mühitin gözəllik və təmizliyindən məhrumdurlar” [2, s.280-281]. 

Ovçu Pirimin nağılı sonradan bütün nağıl toplularına daxil edilmişdir [1, s.3-18]. 

Əsas baş qəhrəman Ovçu Pirim insan olsa da, digər obrazlar ilanlardır – ilanlar şahı, 

onun qızı, qızın sevgilisi, sərbazlar və s. AMEA-nın m. ü., prof. A.M.Nəbiyev qeyd 

edir ki, “Ovçu Pirim” nağılı totemizm dövründən qalan bədii nümunədir. Burada 

totem bədii obrazadək yüksələn ilandır. Həmin ilan sehrli qüvvədir, hətta onun 

tüpürcəyi də sehrlidir. Bu nağıldakı bütün heyvanlar “xeyir və şər” 

nümayəndələridir... İlanla bağlı totemist görüşlər bir sıra digər nağıllarda da özünü 

göstərir (“İki ilanın nağılı”, “İlanla Pərizadənin nağılı”, “Yetim Hüseyn və çoban” və 

s.)… Azərbaycan nağıllarında həmçinin pəri-ilanlar haqda da süjetlər qorunub 

saxlanılmışdır... Maraqlıdır ki, Azərbaycan nağıllarında hətta ilanın gözəl qızlara 

vurulması motivinə də rast gəlmək olur (məsələn: “Gülzar və Qara ilan”) [17, s.180-

183]. Nağıllarımızda, eləcə də inam və etiqadlarda bu gün belə ilana qarşı mənfi və 

müsbət mənada ikitərəfli münasibət buna ən yaxşı misaldır. Bir tərəfdən xalq 

arasında “İlanın ağına da lənət, qarasına da” və s. kimi atalar sözü olduğu halda, 

ikinci tərəfdən daha qədim dövrlərin yadigarı olan sehrli nağıllarımızda o bir hami, 

yol göstərən, hökmdar, nəhayət, fövqəltəbii qüvvəyə, gücə malik bir varlıq kimi 

görünməkdədir, hətta onun ağzının suyu belə insana qeyri-adi qabiliyyət verir [8, 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

421 

s.119]. “Ovçu Pirim”in adı ilə bağlı biz digər süjetlərə də rast gəlirik. Musa

Quliyevin topladığı “Ovçu Pirim” əfsanəsi də çap edilmişdir. Əfsanənin qısa 

məzmunu belədir: “Ovçu Pirim bir gün ovdan qayıdarkən qəbristanlıqda gecələməli 

olur. Vurduğu quşlardan özünə kabab bişirəndə eşidir ki, bir məzardan insan səsi 

gəlir. Bir az keçdikdən sonra o, həmin qəbri qazır, oradan bir gənc çıxır. Ovçuya 

deyir ki, mən sətəlcəm oldum, heç kəs mənim kürəyimdən qan almadı, odur ki, 

öldüm. Dəfn etdilər. Qəbirdə burnumdan qan açıldı, mən dirildim. İndi get ata-

anamdan nə istəyirsən istə ki, oğlunu sağ-salamat onların yanına gətirmisən. Ovçu 

Pirim elə də edir. Oğlanın atası ona evini bağışlayır. Məclis qurub, oğlunun 

dirilməsini qeyd edir. Lakin ovçu oğlanın atasını öz atası, anasını öz anası, oğlanın 

özünü isə qardaş adlandırıb evlərini hədiyyə kimi qəbul etmir, xeyirdua diləyib yola 

düzəlir. Daha sonra burada “Oxay” nağılı çap edilmişdir. “Oxay” – razılıq, 

məmnunluq, “Ox, necə yaxşıdır” köməkçi nitq vasitəsi kimi izah olunur. Həmin 

nağıl sonralar “Oxayla Əhməd” adı altında çap edilmişdir [7, s.119-137]. Əslində 

nağılda oğlanın adı Əhməd yox, Gülməmməddir. Ata-ananın çox tənbəl bircə oğlu 

heç bir peşəni öyrənmək istəmir. Yalnız Oxayın sirlərini öyrənə bilir. Sözü gedən 

nağılda Oxayın yaşadığı qalaça təsvir edilmir, sonda isə Oxay qızılgül dəstəsi olub 

bir padşah qızının qucağına düşür və onunla evlənir. Bununla da nağıl bitir. 

“Azərbaycan nağılları”nın II cildində isə Əhməd Oxayın qızı ilə əhd-peyman 

bağlayır, onun tapşırığı ilə ağ divin almalarının sirrini öyrənməyə gedir. Yolda 

Oxayın qızının qurduğu maneələri aşır, adamları azad edir, var-dövlətdən isə çəkidə 

yüngül, qiymətdə ağır nə varsa yığıb nişanlısı ilə birgə atası evinə qayıdır. Orada toy 

eləyib şad-xürrəm yaşayır [7, s.136]. F.ü.e.d. C.Məmmədov (Bəydili) bu haqda 

yazır:1) Su mifoloji sistemlərdə yerlə, yeraltı aləmlə əlaqələndirilir. Su bu aləmlərin 

stixiyasıdır. Yer ana kompleksindən çıxma olan Oxxay da sular səltənətinin 

hamisidir. İnisiasiya mərasimini elm öyrənib, adam olmaq adı ilə təqdim edən 

“Oxxayla Əhməd” adlı Azərbaycan nağıllarındakı Oxxay mifoloji varlıqdır. 2) Xalq 

təsəvvürlərinə görə “Ox”-adı çəkilməyən yasaq olan şeytan adıdır. 3) Oxxay da qarı 

nənə kimi yer ana kompleksindən qopub ayrılaraq uzaqlaşmış və onun atributlarını 

daşıyan bir mifoloji varlıqdır. Oxxay sular səltənətinin yiyəsidir. Onun səltənəti 

dəryayi-ümmandır”[5, s.61-69]. Fikrimizcə, XIX əsr boyu çap olunan nağıllar mövzu 

cəhətdən rəngarəng olmaqla yanaşı, həm də müasir dövrümüz üçün mühüm elmi 

əhəmiyyətə malikdir. Bu nağıllarda Azərbaycan xalqının zəngin fantaziyası, yaradıcı 

xəyalı, bədii təfəkkürü, dünyagörüşü öz əksini tapır. Bizcə, əksəriyyəti orijinal və 

maraqlı olan həmin nağılların tədqiqi, müqayisəli araşdırılması və qiymətləndirilməsi 

Azərbaycan nağıllarının öyrənilməsinə əvəzsiz töhfə ola bilər.  

Nəticə. Yuxarıda göstərilənlərdən göründüyü kimi, xalq yaradıcılığının 

öyrənilməsini nəzərdən keçirsək, nağıllar daha çox öyrənildiyini görərik. Zaman-

zaman nağıllarda baş verən dəyişikliklər həm kəmiyyət, həm də keyfiyyət xarakteri 

daşıyır. Nağılların leksik quruluşundakı kəmiyyət dəyişiklikləri, ilk növbədə, başqa 

dillərdən alınan sözlərin, dialekt sözlərinin ədəbi dil qaynaqlarından, 

neologizmlərdən formalaşması xalq yaradıcılığının xüsusi layı olan nağıllara maraqın 

güclənməsi, əhatə sferaının  genişlənməsi ilə əlaqələndirilir. Keyfiyyət dəyişiklikləri 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

422 

nağılların məzmun planı ilə əlaqələndirilir. XX əsrin sonu-XXI əsrin əvvəllərində baş 

vermiş ictimai, iqtisadi, sosial, mədəni dəyişmələr başqa dillərdən alınmış nağılların 

böyük bir qisminə təsir etdi və onların praqmatik məzmununu dəyişdirdi. 

Ədəbiyyat 

1.Azərbaycan nağılları: 5 cilddə. V cild./Xalq variantı əsasında çapa hazırlayanlar

A.Nəbiyev, O.Hüseynli. Bakı: Turan evi, 2006, 272 s. 

2.Çəmənzəminli Y.V. Əsərləri: 3 cilddə. III cild.Bakı: Avrasiya Press, 2005, 439 s.

3.Əzimli Q. E. Yaş və pedaqoji psixologiyanın müasir problemləri. Bakı: 2006, 81 s.

4.Qədirov Ə. Ə. Yaş psixologiyası. Bakı: 2002, 137 s.

5.Məmmədov C.M. Türk epik ənənəsində Dədə Qorqud. Filologiya elmləri namizədi

adına layiq görülmək üçün təqdim olunmuş dissertasiya. Bakı: AMEA-nın 

Mərkəzi Elmi Kitabxanası, 1995, 138 s. 

6.Nəbiyev A.M. Azərbaycan xalq ədəbiyyatı. II hissə. Bakı: Elm, 2006, 648 s.

7.Nəbiyev A.M. Sehrdən yaranan qüdrət. // Azərbaycan nağılları: 5 cilddə. II cild.

Bakı: Turan, 2001, 320 s., s.3-9 

8.Təhmasib M.H. Azərbaycan mövsüm və mərasim nəğmələri: Filologiya elmləri

namizədi elmi dərəcəsi almaq üçün təqdim olunmuş dissertasiya. Bakı: BDU-

nun əsaslı kitabxanası, 1945, 133 s.  

9. А.Н. Древо жизни. Москва: Современник, 1982, 464 с.

10.Вениаминов Б. Селение Салах-лу и татарские сказки, записанные в нем // 

СМОМПК, III выпуск, Тифлис, 1883, I отдел, с.100-137 

11.Гаджиев А.М. Тифлисская литературная среда и азербайджанское устное 

народное творчество // Литературный Азербайджан, 1966, №4, с.122-124 

12.Керимов Э.А. Сведения по этнографии Азербайджана в Сборнике 

материалов для описания местностей и племен Кавказа (80-90-е годы ХIХ 

в.). // Известия АН Азерб. ССР, серия истории, философии и права. Баку, 

1966, №2, с.65-71 

13.Миллер В.Ф. Экскурсы в область русского народного эпоса. I-VIII. Москва, 

1892,300 с. 

14.Мальцев В.А. Введение в лингвистическую поетику. Минск , 1974, стр.61

15.Мелетинский Е.М. Герой волшебной сказки. Москва: Издательство 

восточной литературы, 1958, 263 с. 

16.Народные сказки закавказских татар / собиратель Захаров А. // СМОМПК, 

VI выпуск, Тифлис, 1888, II отдел, с.77-156 

17.Набиев А.М. Взаимосвязи азербайджанского и узбекского фольклора. Баку:

Язычы, 1986, 288 с.Nəbiyev A.M. Azərbaycan xalq ədəbiyyatı. II hissə. Bakı: 

Elm, 2006, 648 s. 

18.Пропп В.Я. Фольклор и действительность. Москва: Главная редакция 

восточной литера- туры, 1976, 324 с. 

19.Пропп В.Я. Исторические корни волшебной сказки. Ленинград:

Издательство ЛГУ, 1986, 365 с. 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

423 

20.Эфендиева А.А. Азербайджанские народные сказки, опубликованные на

русском языке в XIX – начале XX веков (вопросы собирания, перевода и 

издания): Диссертация на соискание ученой степени кандидата 

филологических наук. Баку, 1997, 160 с. 

21.Эфендиев П.Ш. История азербайджанской фольклористики: Автореферат на

соискание ученой степени доктора филологических наук. Баку, 1973, 118 

с.  

22.http://www.dissercat.com/content/rol-obraznykh-sredstv-v-razvitii-rechi-

mladshikh-shkolnikov 

НАБАТ ДЖАФАРОВА 
ИЗ ИСТОРИИ СБОРНИКА СКАЗОК 

РЕЗЮМЕ 
       В статье сделан краткий экскурс в историю создания первых 

народных сказок. В статье также отражены прагматические вопросы, которые 

меняются в соответствии с мировоззрением современной эпохи. 

Первые народные сказки до н. э. Он был создан в VI-VII веках. 

Уникальная особенность Азербайджана, обусловленная его расположением в 

географическом пространстве, где пересекаются разные культуры, более ярко 

отражена в народных сказаниях. В азербайджанских сказках можно найти 

следы как восточного, так и греческого эллинизма, а также арабской культуры. 

В Азербайджане сказки веками передавались из поколения в поколение 

устно и были зафиксированы письменно только в начале 20 века. Как и в 

европейской сказочной культуре, азербайджанские сказки имеют также 

рекомендательный характер. Помимо сказок с персонажами животных, также 

можно найти сказки, богатые мифическими персонажами и фантастическими 

элементами. Повседневная жизнь азербайджанского народа всегда отражена в 

сказках. 

Если мы рассмотрим изучение народного творчества, возможно, мы 

увидим, что наиболее собираемый и публикуемый жанр – это сказки. Сказка – 

продукт народного творчества, жанр, который живет из поколения в 

поколение, ярко отражает через художественные вымыслы быт народа, 

бытовой уклад, традиции и социальные противоречия в обществе и 

заканчивается оптимистическим настроением. Поскольку сказка является 

самым распространенным, любимым и разговорным жанром в народе, 

исследователи, говорящие о народном творчестве, часто сначала обращаются к 

сказке и записывают возможные из устного языка. Наши сказки, как и многие 

образцы фольклора, публиковались в сборниках и журналах. В древние 

времена изучались и публиковались в основном волшебные сказки. 

Ключевые слова: народное творчество, сказки, история,

характеристика сказок, сказочные герои.

http://www.dissercat.com/content/rol-obraznykh-sredstv-v-razvitii-rechi-mladshikh-shkolnikov
http://www.dissercat.com/content/rol-obraznykh-sredstv-v-razvitii-rechi-mladshikh-shkolnikov


Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 2, 2024 
Səh. 414-424 

424 

NABAT JAFAROVA 
FROM A STORYBOOK STORY 

SUMMARY 
       The article makes a brief excursion into the history of the creation of the 

first folk tales. The article also reflects pragmatic issues that change in accordance 

with the worldview of the modern era. 

The first folk tales BC. e. It was created in the VI-VII centuries. The unique 

feature of Azerbaijan, due to its location in the geographical space where different 

cultures intersect, is more clearly reflected in folk tales. In Azerbaijani fairy tales one 

can find traces of both Eastern and Greek Hellenism, as well as Arabic culture. 

In Azerbaijan, fairy tales were passed down from generation to generation 

orally for centuries and were recorded in writing only at the beginning of the 20th 

century. As in European fairy tale culture, Azerbaijani fairy tales also have a 

recommendatory nature. Apart from tales with animal characters, one can also find 

tales rich in mythical characters and fantastical elements. The daily life of the 

Azerbaijani people is always reflected in fairy tales. 

If we look at the study of folk art, perhaps we will see that the most collected 

and published genre is fairy tales. A fairy tale is a product of folk art, a genre that 

lives from generation to generation, vividly reflects through artistic fiction the life of 

the people, everyday life, traditions and social contradictions in society and ends 

with an optimistic mood. Since the fairy tale is the most widespread, beloved and 

colloquial genre among the people, researchers talking about folk art often first turn 

to the fairy tale and record possible ones from the oral language. Our fairy tales, like 

many examples of folklore, were published in collections and magazines. In ancient 

times, mostly fairy tales were studied and published. 

Key words: folk art, fairy tales, history, characteristics of fairy tales, fairy-

tale characters. 

Rəyçi: professor F.R. Xalıqov




