
Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 3, 2024 
Səh. 53-60 

53 

https://doi.org/10.62837/2024.3.53 

F.ü.f.d. MEHMAN QARAXAN oğlu ƏLIYEV 
AMEA-nın Lənkəran Regional Elmi Mərkəzi 

mehmanqaraxanoglu23@gmail.com 

MÜSTƏQİLLİK DÖVRÜ NƏSRİ AZƏRBAYCAN XALQ 
CUMHURIYYYƏTİ DƏYƏRLƏRİNƏ QAYIDIŞ KONTEKSTİNDƏ 

(M.Ə.RƏSULZADƏ İRSİ ÜZƏRİNDƏN) 

XÜLASƏ 

Məqalədə ikinci dəfə bərpa etdiyimiz müstəqilliyimizdən sonrakı dönəmdə 

milli kimlik və özünüdərk kimi səciyyələndirilən nəsrimizdə gedən keyfiyyət 

dəyişikliklərinə Cümhuriyyətin əsas qurucusu və ideoloqlarından biri olan Məmməd 

Əmin Rəsulzadə irsi üzərindən diqqət yetirilir, milli birliyimizə, türkçülüyə, adət-

ənənələrimizə və intiqam hissinə onun baxış bucağından nəzər yetirilir, türkçülüyə 

Nizami prizmasından baxılaraq həmin sözün “hünıər”, “qəhrəmanlıq” anlayışları ilə 

sinonimlyi göstərilir. Xalqımızın dəyərlər sistemində özünəməxsus yeri olan birlik, 

həmrəylik və sərbəstlik bayramı Novruza da M.Ə.Rəsulzadənin fərqli münasibət 

bildirməsi fikri ortaya qoyulur. Həm də diqqətə çatdırılır ki, M.Ə.Rəsulzadə 

xalqımızın genetik yaddaşında arxetip kimi yaşayan intiqam hissinə də yeni 

prizmadan baxır və onu “tarixin ən mühüm əməllərindən biri” sayır. Erməni 

faşizminə qarşı apardığımız qisas əməliyyatları fonunda bu fikrin nə qədər aktul 

olduğu açıq-aydın görünür.  Məqalədə “Əsrimizin Siyavuşu” əsəri Azərbaycan 

ədəbiyyatşünaslığında ilk postmodernist bir mətn kimi şərh olunur.      

Açar sözlər: Müstəqillik, M.Ə.Rəsulzadə, türkçülük, özünüdərk, postmo-
dernist 

Mehman Aliyev Garakhan oghlu 
THE PROSE OF THE INDEPENDENCE PERIOD IN THE CONTEXT OF 

THE RETURN TO AZERBAIJANI FOLK VALUES (BASED ON THE 
LEGACY OF M.A. RASULZADEH) 

ABSTRACT 

The article focuses on the qualitative changes in our prose characterized as 

national identity and self-awareness in the period after our independence, which we 

restored for the second time, through the legacy of Mammad Amin Rasulzadeh, one 

of the main founders and ideologies of the Republic, and looks at our national unity, 

Turkicness, traditions and sense of revenge from his point of view. Looking at 

Turkism from Nizami's perspective, that word is synonymous with the concepts of 

"skill" and "heroism". M.A. Rasulzadeh's different attitude towards Nowruz, the 

holiday of unity, solidarity and freedom, which has a special place in the system of 

values of our people, is presented. It should also be noted that M.A. Rasulzadeh 

mailto:mehmanqaraxanoglu23@gmail.com


Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 3, 2024 
Səh. 53-60 

54 

looks at the feeling of revenge, which lives as an archetype in the genetic memory of 

our people, from a new perspective and considers it "one of the most important acts 

of history". It is obvious how relevant this idea is against the background of our 

revenge operations against Armenian fascism. In the article, the work " Siyavush of 

our Century" is interpreted as the first postmodernist text in Azerbaijani literary 

studies. 

Key words: Independence, M.A. Rasulzadeh, Turkism, self-awareness, 
postmodernist

Мехман  Алиев Гарахан-оглы 
ПРОЗА ПЕРИОДА НАШЕЙ НЕЗАВИСИМОСТИ В КОНТЕКСТЕ 
ВОЗВРАТА К ЦЕННОСТЯМ АЗЕРБАЙДЖАНСКОЙ НАРОДНОЙ 

РЕСПУБЛИКИ (О НАСЛЕДИИ М.А.РАСУЛЗАДЕ) 
РЕЗЮМЕ 

 В статье основное внимание уделяется качественным изменениям в 

нашей прозе, характеризуемым как национальная идентичность и 

самосознание в период после обретения независимости, которые мы 

восстановили во второй раз, благодаря наследию Мамеда Амина Расулзаде, 

одного из главных основателей и идеологов Республики, и взгляд на наше 

национальное единство, тюркство, традиции и чувство мести с его точки 

зрения. Глядя на тюркство с точки зрения Низами, это слово является 

синонимом понятий «мастерство, храбрость» и «героизм». Представлено иное 

отношение М.А.Расулзаде к Новрузу – празднику единства, солидарности и 

свободы, занимающему особое место в системе ценностей нашего народа. 

Следует также отметить, что М.А.Расулзаде по-новому смотрит на чувство 

мести, живущее как архетип в генетической памяти нашего народа, и считает 

его «одним из важнейших действий истории». Очевидно, насколько актуальна 

эта идея на фоне наших операций реванша против армянского фашизма. В 

статье произведение «Асримизин Сиявушу» (Сиявуш нашего века) трактуется 

как первый постмодернистский текст в азербайджанском литературоведении. 

Ключевые слова: Независимость, М.А. Расулзаде, тюркство, 
самосознание, постмодернист.

Azərbaycan xalqının canı, qanı bahasına əldə olunmuş müstəqilliyinin əks-

sədası ilk növbədə milli-mənəvi dəyərlərlə bəşəri ideyaların sintezindən yaranmış 

ədəbiyyatdan daha tez eşidilir. Lokal və qlobal müstəvidə baş verən proseslərə 

zamanında reaksiya verən söz sənəti bu cəhətdən incəsənətin heç bir növü ilə 

müqayisə edilə bilməz. Bu fikri qətiyyətlə söyləməyimizin əsas səbəbi isə hər şeyin 

başlanğıcında sözün durduğunu israrla söyləyən səmavi kitablara istinad 

etməyimizdir: “1. Öncə Tanrı göyü və yeri yaratdı. 3. Tanrı buyurdu: “İşıq olsun!” 

İşıq oldu. 5. Tanrı işığı “gündüz, qaranlığı “gecə” adlandırdı.” [1, 3]  Söz təkcə 

nəyinsə hazır şəkli deyildir, həm də mahiyyətdir, öz canına epoxal təlatüm və 

çalxantıları hopduran dipdiri bir varlıqdır. Əgər sözü ictimai-siyasi “yük”dən ayrı 

tutsaq, o, sadəcə, özü özünə izafi bir yükə çevrilər və bu da onun sonu olacaq. Amma 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 3, 2024 
Səh. 53-60 

55 

nə yaxşı ki, bu cür “son”, ümumiyyətlə, mövcud deyildir. Fikrimizin sübutu üçün 

ikinci dəfə müstəqillik əldə etdiyimiz dövrdən – 1991-ci ildən və ya çağımızdan cəmi 

on səkkiz ay yaşayıb rus-bolşevik rejimi və onun əlində tarixən alətə çevrilən 

erməni-daşnak birlikləri tərəfindən qəddarcasına süquta uğradılan  Cümhuriyyət 

dövrünə, onun ədəbiyyatına, demokratik fikirli şəxslərin xatirə və düşüncələrinə 

kiçik bir ekskus eləmək kifayətdir. Amma bunu küll halında etmək imkanımız 

xaricindədir. Ona görə də konkret olaraq müstəqillik dövrü nəsrimizə istiqlal 

hərəkatının ideoluqu və lideri Məmməd Əmin Rəsulzadə irsi üzərindən boylanıb 

müəyyən paralellər aparmaq istəyirik. 

1991-ci ildə dövlət müstəqilliyimiz bərpa olunduqdan sonra daxili və xarici 

siyasətdə bir çox həlli vacib olan məsələlər yenidən gündəmə gəldi. Beynəlxalq 

münasibərlərdə xeyli sayda boşluqlar vardı. Hadisələrə konseptual yanaşmalar yox 

dərəcəsində idi. Xarici təxribatçıların əlində siyasi köləyə çevrilən “sapı özümüzdən 

olan baltalar” bəzən özləri də hiss eləmədən milli özünüdərk və qayıdış yolunda 

maneəyə çevrilirdilər. Belə kritik məqamda xilaskarlıq missiyası Ulu Öndərin 

çiyinlərinə düşdü: “1993-cü ilin may-iyununda hökumət böhranının son dərəcə 

gəskinləşməsi ilə ölkədə vətəndaş müharibəsinin baş verməsi və müstəqilliyin 

itirilməsi təhlükəsi yarandıqda Azərbaycan xalqı Heydər Əliyevi hakimiyyətə 

gətirilməsi tələbi ilə ayağa qalxdı. Azərbaycanın o zamankı rəhbərləri Heydər 

Əliyevi rəsmən Bakıya dəvət etməyə məcbur oldular.” [2, 8] 

Müstəqillik dövrü nəsri ilk növbədə milli kimlik, özünüdətk və 

özünütanımanın yeni mərhələsi kimi diqqətçəkicidir. O dövrdə yazılan nəsr 

nümunələrinin əksəriyyətinin adları da dağılmaqda olan imperiyanın eskizlərini 

xatırladır. Sabir Əhmədlinin “Kütlə”, Məmməd Orucun “Köçürmə”, Arif 

Abdullazadənin “Qanlı yaddaş”, Əli Əmirlinin “Meydan”, “Ölü doğan şəhər”, Aqil 

Abbasın “Dolu” romanlarında  forma və məzmununu sürətlə dəyişən ictimai-siyasi 

hadisələr realistcəsinə təsvir olunur. Həmin romanlarda Qarabağ tarixi-coğrafi bir ad 

kimi deyil, həm də milli-genetik yaddaşa qayıdış faktı kimi təzahür edir.  

O vaxtlar dəbdə olan bir fikir tez-tez eşidilirdi: “Tarix təkrarlanır.” Əslində, 

bu cümlə Cümhuriyyət dövrünə qayıdışı simvollaşdırırdı. Çünki o zamanlar da 

qırmızı imperiya Şərqdə ilk demokratik respublikanı boğmaq üçün erməni-rus-

daşnak birliyindən məkrlə istifadə etmişdi. 1988-ci ildən başlanan milli-azadlıq 

hərəkatının tarıma çəkilmiş simlərini  1991-ci ilə çəkmək asan deyildi. Bəs sonra nə 

olacadı? Adıçəkilən əsərlədə bu sualın tam cavabı yox idi. Müəlliflərin məqsədi 

hadisələri real müstəvidə təsvir etmək idi. Qarşıda isə uzun və qaranlıq bir tunel var 

idi. Məhz həmin qaranlıq keçidi işıqlandıra bilən nəzəri-ideya baza rolunu 

Cümhuriyyət qurucularının siyasi-elmi-publisistik araşdırmaları və onların başında 

duran milli-istiqlal s Məmməd Əmin Rəsulzadənin irsi ola bilərdi. O Rəsulzadə ki, 

üzünü gələcəyə, bizə tutub haray çəkirdi: “Qanlı çar istibdadının yerini bu dəfə 

ondan daha qanlı bolşevik istibdadı tutdu. Bala azadlıq istiqlalımız qızıl istilaçıların 

ayaqları altında əzildi. Müqavimət edən məmləkətdə qan gövdəyə çıxdı. Bundan bir 

ay əvvəl 28 Apreldə sovet propaqandaçıları (təbliğatçıları) bu qanlı istila hərəkatını 

sizə azadlıq və istiqlal hadisəsi kimi göstərdilər. Sizdə sizə dünyanın ən azad və 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 3, 2024 
Səh. 53-60 

56 

demokrat rejimi kimi qələmə verilən sovet quruluşu işdə qəddar və ən yalançı bir 

istibdad rejimidir.” [3, 8] 

Məmməd Əmin Rəsulzadənin siyasi uzaqgörənliklə söylədiyi yuxarıdakı 

analitik fkirlərini 1991-ci ildən sonrakı dövrə də aid etmək olar. Zahirən elə bir fikir 

formalaşdırıb siyasi dövriyyəyə buraxdılar ki, guya bolşevik-sovet idarəçiliyi altında 

olan xalqlar həbsxanadan qurtuldular, guya “xalqlar həbsxanası” divarları çöküb 

yerlə-yeksan oldu. Əsl həqiqiətdə isə qorxu olan yerdə azadlıqdan söhbət gedə 

bilməz. Rusiya xofu bu gün də kabus kimi müstəqillik əldə etmiş xalqların başı 

üzərində dolaşır. İstila maşını bir an belə sönməyib. İmperiya qorxusunun xalqların 

və ayrı-ayrılıqda fərdlərin taleyinə, mənəvi-psixoloji dünyasına necə ağır travmatik 

zərbə vurmasını nəsrimiz zamanında göstərməliydi. Hər işdə olduğu kimi burada da 

xeyli gecikməli olduq.  

XX əsr ingilis ədəbiyyatının öncüllərindən biri Corc Oruell 1943-cü ildə 

yazdığı “Heyvanıstan” əsərində Stalini donuza (Yeri gəlmişkən, Mirzə Cəlil Corc 

Oruelldən xeyli əvvəl avtoritarizm və totalitarizm “perfomansları”nı anlamayanları 

ucdantutma “danabaş” adlandırırdı) bənzədəndə “xalq içərisi”ndən çıxan intellektual 

danabaşlar bütün güc və enerjisini milli-tarixi yaddaşımızın qapadılmasına yönəlik 

“parlaq” əsərlərin yazılmasına sərf edirdilər. Əvəzində “böyük qardaş”dan pay 

gözləyirdilər.  

Danabaşlaşma nədir və insan nə zaman danabaşa çevrilir?!  Yaşadığı 

məkanda - ölkədə ictimai-siyasi proseslərin mahiyyətini başa düşmədən necə olursa-

olsun hakimiyyətə can atan, itirdiklərini ləyaqətsizcəsinə hesaba almayıb, 

“xidmətləri” müqabilində guya istədiyini qoparıb “alan”, xarici qüvvələrin əlində 

siyasi bir alətə və ya köləyə çevrilən, lakin tutduğu mövqe xətrinə bunu özünə şərəf 

və xoşbəxtlik sayan Xudayar və Qurbanəli bəylər, Vəli və Nəzərəli xanlar əsl 

danabaş idilər. 

Zorla cəlb olunduğumuz Qarabağ müharibəsi milli özünüdərk prosesini 

sürətləndirdi. Millət sanki yenidən doğuldu. Ədəbiyyat da bu prosesdən öz “payı”nı 

götürüb keyfiyyət baxımından yeniləşdi. Nəsrdə Qarabağ mövzusu, milli azadlıq ab-

havası, sosial mövzulara nüfuzetmədə mütəhərriklik, tükçülük ideyası,  bəzi 

məqamlarda isə dekadens ruh dominantlıq təşkil etməyə başladı. 

Hələ də tükçülüyü əski türk coğrafiyasına, dil ailəsi və mədəniyyətinə qayıdış 

kimi səciyyələndirmək istəyənlər vardır. Bu, məsələnin zahiri tərəfidir. Məmməd 

Əmin Rəsulzadə tükçülük anlayışına dahi Nizaminin planetar maşstabından baxır və 

həmin baxışı təqdir edir: “Məcazlarla işlənmiş Nizami üslubunda türklük qüvvət və 

qəhrəmanlıq simvoludur.” [4, 209] Biz bu qənaətdəyik ki, böyük ictimai-siyasi 

xadim, filosof, dilçi, ədbiyyatşünüas alim, tənqidçi Məmməd Əmin Rəsulzadənin 

“Azərbaycan şairi Nizami” kitabını yeni elmi rakurslardan təhlilə cəlb etmədən 

Nizami dünyasına səyahət yarımçıq olacaq. Müəllif avtoritar sistemlərin ideoloji 

basqıları altında olsa da, kosmopalitizmdən uzaq,  mədəni-tarixi yaddaşın 

çağırışlarına uyğun çox ciddi bir elmi tədqiqat işi ortaya qoymuşdur. Məmməd Əmin 

Rəsulzadə Nizamini XII əsrdən yaşadığı əsrə çəkib gədirir və məhz özünə, millətinə, 

azadlığı ayaqlar altına atılan Vətəninə daha çox gərək olanları onda axtarıb tapır. Bu 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 3, 2024 
Səh. 53-60 

57 

məqamda istər-istəməz dahi Axundzadənin Füzuliyə münasibəti yada düşür. Görmək 

istədiklərini;  sistematik ictimai-sosial impulsları, qrafamonçuluğa qarşı hiddəti, 

lokal və qlobal problemlərin heç olmasa minimal formada qabardılmasını Füzulidə 

görməyəndə  və başlıcası, əsrdaşlarının da onu kütləvi şəkildə təqlid etdiyini 

gördükdə Axundzadənin alternativ bir yolu qalmır, o, Füzuliyə “nazimi-ustad” deyib 

üstündən sükutla keçməyi üstün tutur, sənətkarlıq baxımından sənətinin boyuna 

yaxınlaşa bilməyən Qasım bəy Zakiri ondan üstün tutmağa məcbur qalır. Məmməd 

Əmin Rəsulzadə elmi dəlilllərlə sübut edir ki, Nizamidən artıq tükçü olmaq qeyri-

mümkündür, hətta şairin işlətdiyi məcazlar belə tük ruhu üstündə köklənib:  “Türk 

sadəcə insan gözəlliyinin və insani gözəlliklərinin simvolu deyildir. Nizami təbiəti 

təsvir edərkən dəxi təşbehlərdə “türk” isim və sifətini qullamaqdadır.” [4, 213] 

Müstəqilliyimizi heç cür həzm edə bilməyən bədxah qonşularımız təkrarən 

Məmməd Əminin təbirincə desək, bala azadlıq istiqlalımızı ayaqlar altına salıb  

əzmək istəyirdilər. Elə bu zaman türkçülük sanki yatmış vulkanın altından bütün 

qandalları qırıb yenidən hayqırmağa başladı. Nəsrimiz də həmin hayqırışlara biganə 

qalmadı. Arxivlərin açılaraq xalqdan gizlədilmiş həqiqətlərin üzə çıxarılması, 

repressiya olunmuş yazıçılara qayıdış, yasaq edilmiş əsərlərin çapı, fikir adamlarının 

cəsarətlə təkmetodlu sovet ədəbiyyatından imtina edib rejimin həqiqətlərini yazıya 

alıb xalqa çatdırmaları sözügedən prosesin başlanğıcı oldu. Ümumən, müstəqillik 

dövründə bütün türkdilli xalqların ədəbiyyatında inqilabi dəyişikliklərin təməli 

qoyuldu, türk birliyi ideyası yenidən gündəmə gəldi. Bu birliyin tarixi köklərinə 

ədəbi-bədii-elmi səyahət etmək isə yazıçıların missiyasıdır.   

Xalq yazıçısı Sabir Rüstəmxanlı “Göy Tanrı” romanında ezoterik keçidlərllə 

türk-mifoloji təfəkkürünün ən dərin qatlarına enib sivilizasiyanın bir-iki xalqın adına 

çıxılması tendesiyasını alt-üst edir. Sübut edir ki, əldə olunan və hamıya bəlli olan 

mətnlərin ana qaynağında daha sirli mətnlər yatır. Sadəcə, bizim o mənbələrə enmək 

şanslarımız azdır. Bu fikrin orijinal bədii həllini Kamal Abdullanın “Yarımçıq 

əlyazma” və “Unutmağa kimsə yox” romanlarında da görürük. Oxucuda belə bir fikir 

formalaşır ki, son deyilən bir nəsnə yoxdur, son dediyimiz də qədim, unudularaq 

mamır basmış bir tarixi labirintin başlanğıcı ola bilər.  Romanda epos təfəkkürü ilə 

yazı təfəkkürü qarşılaşdırılır. Türk etnosunun mənşəyi haqqında müəllifin araşdırma 

xarakterli fikirləri romanı bir qədər də cazibəli edir, ona elmi-intellektual rəng qatır. 

Böyük türk Oljas Süleymanovun “Az-ya” kitabı ilə “Göy Tanrı” arasında anoloji 

oxşarlıqlar tapmaq çətin deyildir. Romanı oxuyarkən Məmməd Əmin Rəsulzadə türk 

varllığının genetik kodlarını niyə bu qədər israrla, usanmadan araşdırırdı? - sualına 

az da olsa cavab tapmaq olar. Elmi-nəzəri mənbələrə söykənib qətiyyətlə demək olar 

ki, Cümhuriyyətçilər qədər öz tarixi keçmişini,  etnopsixologiyasını, mədəniyyətini, 

milli-mifoloji təfəkkürünün  ən dərin laylarını sistemli şəkildə araşdıran ziyalılar 

nəsli olmayıb. Məmməd Əmin Rəzulzadənin Novruz bayramına münasibəti 

müstəvisində fikrimizi əsasalndırmaqla bunu sübut edə bilərik. Məlum olduğu kimi, 

hər bir xalqın taleyində elə dəyərlər toplusu olur ki, onlar bütövlükdə o xalqın yaşam 

simvoluna çevrilir. Həmin dəyər və rituallar toplusunu özündə ehtiva edən Novruz da 

belə bayramlardandır. Novruz Məmməd Əmin üçün adi bayram deyildi, həm də 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 3, 2024 
Səh. 53-60 

58 

doğma xalqının azadlıq, sərbəstlik, birlik hisslərinin müəyyən bir platformadan 

ifadəçisi idi. Bildiyimiz kimi, Novruzun ritual və ayinlər sistemi uşaqlıqdan 

ömrümüzün sonunacan bizi müşaiyət edir. Vətəndən uzaqlarda isə Novruz xatirələri 

nostolji bir ağrıya çevrilir. Tanınmış tarixçi alim, Məmməd Əminşünas Nəsiman 

Yaquqlu haqlı olaraq yazır: “O xoşbəxt günü indi ömrünün yetmişinci ilində ürək 

ağrısı ilə xatırlayır.” [5, 248] Sonra da Rəsulzadən sitat gətirir. “Müstəqil 

Azərbaycan hökuməti zamanında Novruz milli bir bayram olaraq rəsmən qeyd 

olunurdu. O gün bütün millətlə bərabər dövlət müəssisələri də çalışmazdı. 

Hökumətcə mərasim yapılaraq ordunun keçid rəsmi icra olunurdu. Bu münasibətlə 

Azərbaycan Kültür Dərnəyinin tərtib etdiyi 21 mart tarixli toplantıda 1920-də icra 

olunan Novruz rəsmi keçidinin bir xatirəsi anıldı. ...Hürriyyət və istiqlal aşiqi çağdaş 

azərbaycanlılar da günün Zöhhak rejimi, yəni ”QPU” idarəsinin eyni zülm və 

təqibatına məruz qalır. Novruz bugünkü sovet əsiri Azərbaycanda dəxi məmnun 

günlərdəndir. Gözəl bir tətbiqi və təbii qurtuluş bayramı olduğu üçün Novruz 

mənədilmişdir.” [5, 248] 

Cümhuriyyət qurucusu qeyd edir ki, Novruz sovet əsirliyində olan 

Azərbaycanda yenə keçirilir, amma İran mifologiyasının ən zalım, qaniçən və qəddar 

obrazı olan Zöhhakın (sovet rejiminin – M.Ə) zülmü və KQB-nin təqibi altında. Bu 

da ixtiyar çağlarını yaşayan Rəsulzadənin ürəyini parçalayır. 

Məmməd Əmin Rəsulzadənin “Əsrimizin Siyavuşu” əsəri Azərbaycan 

tənqidinin ilk postmodernist nümunəsidr – desək, yanılmarıq. Dövrünün ictimai-

siyasi ponoramasına Firdövsi dastanının obyektivindən baxış, keçmişin indiyə 

gətirilməsi, intertekstuallıq, dünyanın mətnə çevirilməsi prosesi (çünki 

postmodernistlər dünyanın mətn olduğunu deyirlər), əski mədəniyyətlər cövhərinin 

cəkilib yaşadığı epoxaya daşınma cəhdləri, özünəqədərki təhlil mexanizmini dəyişib 

ehkamları rəddetmə elementləri, qarışıq, sintetik mətnin yaradılması və buna uyğun 

çoxqatlı elmi, bədii-fəlsəfi dilin seçilməsi,  bütün bunlar, posmodernizmə xas olan 

konseptual şərtlərdir ki, “Əsrimizin Siyavuşu”nda var və əsəri çox cazibədar edir. 

Müəllif yazır: “Siyavuşun ölümü ilə barışıq nöqtəsi yox olduğundan İran ilə Turan 

bir-birinə qarışdı. İntiqam haqdır və tarixin ən mühüm əməllərindən biridir. 

Siyavuşun intiqamı Əfrasiyabdan alındı.”  [6, 48]   

İntiqam hissinə tarixi-epoxal və qlobal müstəvidən baxmaqla Məmməd Əmin 

Rəsulzadə bizə pafosdan uzaq çox ciddi mesajlar verir. İntiqamın tarixin ən mühüm 

əməli kimi dəyərləndirilməsi faktı günümüzün reallıqları ilə uzlaşır. Hər dəfə erməni 

faşizmi qisas əməliyatları ilə yerinə oturdulanda sanki “özünə gəlir”, bizimlə hansı 

dildə danışmağı “öyrənir.”  

Bədii ədəbiyyatımızda intiqam hissinə daima fərqli bucaqlardan baxılıb. 

Müstəqillik dövrü nəsrimizin ən parlaq nümunələrindən olan “Sehrbazlar dərəsi” 

romanı da bu cəhətdən çox səciyyəvidir. Romanda gözəgörünməyən, lakin kütləvi 

qırğın silahlarından heç də geri qalmayan çox amansız bir hissin obrazı 

şəkilləndirilir: İntiqam hissinin! Yazıçı xəbərdarlıq edir: Biz, intiqam hissinin 

fərdilikdən çıxıb kütləviləşdiyi qəddar bir dünyada yaşayırıq. Yaradılışın əvvəlində 

fərdlər bir-birindən intiqam alırdı, sonra qruplar, tayfalar (bizdə İç və Dış oğuzlar!) 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 3, 2024 
Səh. 53-60 

59 

bu çarəsiz xəstəliyə tutuldular. Bugün isə ölkələr, dövlətlər, hətta onların əmələ 

gətirdiyi birliklər intiqam hissi ilə alışıb-yanırlar. Karvanbaşı Allahverdi lap 

uşaqlıqdan bu hisslə zəhərlənib. Qoca qarı nənəsi: “- İntiqam almasan damdanbaca 

səni gəlib aparar" - deyib. Hər gün deyib, öləndə dili söz tutmayanda gözləri ilə 

deyib: “Sənin qatilin şahın özüdü.” Müəllif bütün bəşəriyyətə səslənir: “İntiqam 

deyib yaşamaq olmaz. Gücün çatmaz yaşamağa. Heç kəs heç kəsə cəza verə bilməz, 

cəzanı Allah verir.” 

Ümumiyyətlə, intiqam hissini doğuran səbəblər çoxçeşidli olduğundan 

ədəbiyyatda ona münasibət də dualdır. Fərqyaradıcı bir əlamət kimi Şərq-Qərb 

“qarşıdurma”sına da  rahat daxil ola bilir. Danimarka şahzadəsi Hamletlə Karvanbaşı 

arasında xeyli ortaq nöqtələr tapmaq olar. Fərq ondadır ki, Cəllad Məmmədqulunun 

ruhu oğlunu intiqamdan çəkindirmək istəyir, atasının kölgəsi isə Hamleti intiqama 

səsləyir. Şərq islahedici, Qərb isə təhrikedicidir. 

Psixoloqlar intiqam hissinin insanı çox zaman ayaqda saxlamasını da dilə 

gətirirlər. Necə deyərlər, ona “aristokratik” bir görkəm verirlər. Amma... və lakin 

Şərq təfəkkürünün intiqamı “aşağılayıb” miskin bir səviyyəyə endirdiyi çağlar daha 

çox olub: “Sən də get vur onun atının bir gözünü çıxar.” Özü də bu hökmün xan 

tərəfindən çıxarıldığını biləndə adam dəhşətə gəlir (M.F.Axundzadə: “Hekayəti-

vəziri xani-Lənkəran”) 

1975-ci ildə fransız rejissoru Rober Enriko tərəfindən çəkilmiş "Köhnə 

tüfəng" filmində başını aşağı salıb öz sənəti ilə - cərrahlıqla məşğul olan həkim 

Dandyö həyat yoldaşı və qızının almanlar tərəfindən qətlə yetirildiyini biləndə 

sarsıntılar içərisində potensial bir qisasçıya çevrilir. Filosof Hamleti və insanlara 

həyat bəxş edən cərrahı qatilə çevirən intiqam hissinə bəraət qazandırmaqdan başqa 

çarəmiz qalmır. Bu bəraət “Siçan tələsi”ndən (“Hamlet”) keçir. “Siçan tələsi” həm də 

Şekspirin öz qəhrəmanına verdiyi bəraət aktı, təmizlənmə, arınma, bir sözlə, 

simvolik “katarsis” məqamıdır. 

Bir Şərq mütəfəkkiri kimi intiqam hissinə Kamal Abdulla tamamilə fərqli 

rakursdan baxır. Romandan çıxan ədəbi-bədii məntiqə görə, bu hiss zəncirvari qəza 

kimidir - burada ölən və xəsarət alanların sayı daha çox olur, hətta bütöv bir xalq Yer 

üzündən silinə bilər. Görəsən, intiqam hissini vətənpərvərlik hissi ilə "səhv salıb" göz 

görə-görə öz xalqını ölümə, səfalətə, əbədi təcridolunmaya aparan bədnam 

qonşularımızın “başbilənləri” - Rusiyanın və xarici dövlətlərin qulbeçələri bu romanı 

oxuyublarmı?! 

Hissi-idraki qavramları, semiotik stixiyası, bədii-estetik tamlığı və başlıcası, 

genetik kodları ilə XX yüzilliyin ən böyük filosofu, “söz və fikir zadəganı” Hüseyn 

Cavidə mistik və ruhani tellərlə bağlı olan Kamal Abdulla “Sehrbazlar dərəsi”ndə 

sanki intiqamdan intiqam alır. Yazıçı oğlunun qatilini tanısa da, qisasçılıq hissinə, 

kinə,  qəzəbə qalib gəlib ona öz evində sığınacaq verən Səlma ananın (Hüseyn 

Cavidin ”Ana” dramı)  fenomenal varisi, ruh davamçısı kimi çıxış edir: “Get, gözüm 

görməsin! Uzaqlaş, dəf ol! Nə haqsızlıq etdinsə Allahdan bul!” (H.Cavid, “Ana”)  “- 

Heç kəs heç kəsə cəza verə bilməz, cəzanı Allah verir.” (“Sehrbazlar dərəsi”) 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 3, 2024 
Səh. 53-60 

60 

Amma bütün hallarda, bugün dəyərlərin öz funksionallığını itirmiş dünyada 

baş verən hadisələr fonunda intiqam hissinə yanaşdıqda istər-istəməz Məmməd Əmin 

Rəsulzadəyə haqq qazandırmalı oluruq. Cümhuriyyət qurucusunun təfsirində 

“İntiqam haqdır və tarixin ən mühüm əməllərindən biridir.” 

Məmməd Əmin Rəsulzadənin çoxistiqamətli və çoxyönlü irsi üzərindən 

müstəqillik dövrü nəsrimizə baxıb əldə olunan elmi konseptləri bütünlüklə balanslı 

bir hala gətirmək qeyri-mümkündür. Ona görə də bir məqalənin bizə verdiyi məhdud 

imkanlar daxilində sözügedən mövzuya diqqəti cəlb etməyə çalışdıq.   

ƏDƏBİYYAT 

1. Tövrat. Azərbaycan Dövlət Tərcümə Mərkəzi.  Bakı – 2021, 504 səh.

2. Heydər Əliyev və Azərbaycan ədəbiyyatı “Şərq-Qərb”, Bakı-2009, 248 səh+20

səh. şəkil 

3. Yaqublu Nəsiman. Məmməd Əmin Rəsulzadə ensiklopediyası. Bakı-2013, 504

səh. 

4. Rəsulzadə Məmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami “Təknur” nəşriyyatı, Bakı –

2011, 520 səh. 

5. Yaqublu Nəsiman. Məmməd Əmin Rəsulzadə. Gənclik, Bakı-1991, 308 səh.

6. Rəsulzadə Məmməd Əmin. Əsrimizin Siyavuşu. Qanun nəşriyyatı, Bakı-2019, 96

səh. 

Rəyçi: Akademik Muxtar İmanov 

15.03.2024 
30.03.2024 




