
Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 274-280 

274 

https://doi.org/10.62837/2024.4.274 

RƏNA N.RZAYEVA 

 AMEA akad.Z.M.Bünyadov adına 

Şərqşünaslıq İnstitutunun İran 

filologiyası şöbəsinin aparıcı elmi 

işçisi, dos. 

rzayeva1958@icloud.com 

ŞƏRQİN MƏDƏNİ-MƏNƏVİ VƏ SOSİAL-SİYASİ HƏYATINA TƏSİR 

GÖSTƏRƏN ƏN MÜHÜM  AMİLLƏRDƏN BİRİ SUFİZM 

Xülasə 

Məqalə orta əsr Şərqinin mədəni-mənəvi və sosial-siyasi həyatına təsir 

göstərən ən mühüm  amillərdən biri olan sufizmi araşdırmağa yönləndirilmişdir. 

Məqalədə təsəvvüfün keçdiyi yolu və formalaşmasını nəzərdən keçirərək onun ifrat 

və mötədil istiqamətlərinə müəyyən qədər aydınlıq gətirməyə cəhd edilmişdir. 

Təqdim olunmuş məqalədə həmçinin təriqətlərdən, təriqət ədəbiyyatından, bu 

ədəbiyyatın yaranması və yayılmasından bəhs edilmişdir. Bundan başqa məqalədə 

sufizmin, ilkin olaraq,  kökünü zahidlikdən götürüldüyü və sufilərin də, bir növ 

zahidlərin davamçıları olduğu da nəzərə çatdırılır.  

 Bundan başqa məqalədə təsəvvüflə fəlsəfənin ortaq bir nöqtədə 

kəsişdiyindən, onların bir-birini tamamladığından bəhs edilir. Fəlsəfənin dünyəvi, 

təsəvvüfün isə ruhani aləmlə bağlılılğından bəhs olunur. Məqalədə İslam 

çərçivəsində meydana gəlmiş və  insanın Allahla şəxsi psixoloji təcrübə vasitəsilə 

birbaşa ünsiyyətini (qovuşmasını) mümkün sayan «sufizm»  mistik və dini-fəlsəfi bir 

dünyagörüşü haqqında ümumi təsəvvürün yaranmasına cəhd edilmişdir.   

Bu nöqteyi-nəzərdən təsəvvüfün fəlsəfə ilə paralel şəkildə öyrənilməsi, tədqiq 

edilməsi nəzərə çatdırılır.  

        Açar sözlər: Şərq, «Munisnamə», farsdilli ədəbiyyat, təsəvvüf, təriqət, ifrat 

sufilik , mötədil sufilik, zöhd, zahidlik.  

     Рзаева Р. Н. 

Суфизм  один из основных факторов  имеющий влияние на 

культурно-духовную и общественно-политическую жизнь Востока 

Резюме 

Статья направлена на изучение суфизма, одного из важнейших 

факторов, повлиявших на культурно-духовную и общественно-политическую 

жизнь средневекового Востока. В статье предпринята попытка прояснить 

радикальные и умеренные направления суфизма путем рассмотрения его пути 

становления. В представленной статье также рассказывается о тарикатах, 

тарикатской литературе, создании и распространении этой литературы. Кроме 

mailto:rzayeva1958@icloud.com


Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 274-280 

275 

того, в статье также упоминается, что суфизм изначально уходит корнями в 

аскетизм, и что суфии являются последователями неких отшельников. 

Кроме того, в статье упоминается, что суфизм и философия 

пересекаются в одной точке и дополняют друг друга. Не просто так говорят, 

что философия связана со светским миром, а суфизм — с духовным миром. 

В статье предпринята попытка создать общее представление о 

мистическом и религиозно-философском мировоззрении «суфизм», 

возникшего в рамках ислама и считающего возможным непосредственное 

общение человека с Богом посредством личного психологического опыта. 

С этой точки зрения суфизм следует изучать и изучать параллельно с 

философией. 

       Ключевые слова: Восток, «Муниснама», персоязычная литература, 

тарикат, радикальный суфизм, умеренный суфизм, аскет, аскетизм. 

Rena  N. Rzayeva. 

Sufism is one of the main factors that have influence on 

cultural-spiritual and social-political life of the East 

Summary 

The article is directed to the study of Sufism, one of the most important 

factors influencing the cultural-spiritual and socio-political life of the medieval East. 

In the article, an attempt has been made to clarify the extreme and moderate aspects 

of Sufism by reviewing its formation and path. The presented article also talks about 

sects, sect literature, creation and spread of this literature. In addition, the article also 

mentions that Sufism was originally rooted in asceticism and that Sufis are followers 

of some kind of hermits. 

In addition, the article mentions that Sufism and philosophy intersect at a 

common point and that they complement each other. It is said that philosophy is 

related to the secular world, and Sufism is related to the spiritual world. 

In the article, an attempt was made to create a general idea of a mystical and 

religio-philosophical worldview of "Sufism" that emerged within the framework of 

Islam and considers it possible for a person to communicate directly with God 

through a personal psychological experience. 

 Key words: East, «Munisnama», Persian-language literature, tariqat, sekt, 

radical sufism, moderate sufism, ascetic, asceticism. 

From this point of view, Sufism should be studied and studied in parallel with 

philosophy 

Şərqşünaslıq elmi yaranandan etibarən çoxəsrlik tarixə və zəngin bədii 

ənənələrə malik farsdilli ədəbiyyatın öyrənilməsi  ciddi uğurlar qazanılmış, onun 

dünya mədəniyyəti xəzinəsinə əvəzsiz töhfələr vermiş görkəmli nümayəndələrinin 

yaradıcılığı zəruri aspektlərdə tədqiq olunmuş, ən mühüm ədəbi-tarixi abidələr 

müxtəlif dillərə tərcümə edilmişdir. Bununla belə əldə olunmuş şəksiz nailiyyətlər 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 274-280 

276 

heç bir vəchlə son hədd sayıla bilməz, çünki dünyanın müxtəlif kitabxanalarında, 

şəxsi kolleksiya və arxivlərdə klassik farsdilli ədəbiyyatın hələ elm aləminə bəlli 

olmayan, öyrənilməmiş çoxsaylı abidələri mövcuddur. Vaxtaşırı  olaraq belə 

əsərlərin üzə çıxarılması, elmi dairələrə və geniş oxucu kütləsinə çatdırılması faktı 

bunu təsdiq edir. 

Hələ keçən əsrin sonlarında elm aləminə  təqdim olunmuş və müəyyən qədər 

öyrənilmiş, araşdırılmış qiymətli ədəbi abidələrdən biri də XII əsr müəllifi Əbubəkr  

ibn Xosrov əl-Ustadın «Munisnamə» əsəridir. Bu əsərin tədqiqi yolunda müəyyən 

işlər görülmüşsə də, bunun kifayət qədər olmasını iddia etmək düzgün olmaz. Belə 

ki, «Munisnamə» ümumən orta əsrlər müsəlman Şərqində ədəbi inkişafın bir çox 

məsələlərinə işıq salan abidə kimi olduqca qiymətli və müəyyən mənada unikal 

əsərdir. Təkcə ədəbi əsər kimi deyil, həm də bir mənbə kimi dəyərləndirilməsi  zəruri  

görünən, maraqlı hekayətlər, nağıllar, rəvayətlər, lətifələr, müdrik kəlamlar və 

aforizmlər  toplusu olan «Munisnamə» farsdilli ədəbiyyat tarixində müəyyən ədəbi 

təmayülün yetkinləşməsində dönüş nöqtəsi olmuşdur. Bu əsəri müxtəlif aspektlərdən 

dəyərləndirmək, ona müxtəlif nöqteyi-nəzərdən yanaşaraq bütün incəliklərini çözüb 

üzə çıxarmaq üçün, şübhəsiz ki, hələ çox illər, tədqiqatlar, araşdırmalar tələb olunur. 

«Munisnamə»nin yazıldığı dövrdə müsəlman Şərqinin mədəni-mənəvi və 

sosial-siyasi həyatına təsir göstərən ən mühüm  amillərdən biri sufizm idi. İslam 

çərçivəsində meydana gəlmiş və  insanın Allahla şəxsi psixoloji təcrübə vasitəsilə 

birbaşa ünsiyyətini (qovuşmasını) mümkün sayan «sufizm»  mistik və dini-fəlsəfi bir 

dünyagörüşü olaraq (7, s.4) çox böyük sürətlə yayılmış və bütün yaradıcılıq 

sahələrinə nüfuz etmişdir. 

Ümumiyyətlə sufizm nədir, sufi kimdir sualı hələ də, tam olaraq, öz dəqiq 

cavabını almamışdır. İslam dininin mistik yönünü təqib edənlərin yolu sufizmdən 

keçir. Bu təlim özündə düzlüyü, dürüstlüyü, nəfsanə hisslərdən uzaq durmağı, öz 

mənini dəf etməyi, özünü dərk etməyi  və bu kimi üstün xüsusiyyətləri cəm edir. Bu 

dini - fəlsəfi təlim insan qəlbinin ən gizli tərəflərini öyrənib aşkar edir. Sufilər İlahi 

gerçəkliyin dərki yolunda, Haqqa qovuşmaq üçün müəyyən qanunları, qadağaları 

qəbul edib mücadilə edirlər. Sufizm insanların iç dünyalarını kəşf etmələrinə, öz 

məninə qalib gəlmələrinə və İlahi gerçəklıiyə çatmağa yardımçı olur.  

Sufizm fəlsəfəsi tək bir İlahi varlığı  və kaintda olan hər bir şeyin bu İlahi 

varlığa bağlılığını qəbul edib bu yöndə köklənir. Bu təlimə görə, hər insanın içində 

İlahi bir işıq vardır və bu işıq insanın özünü və kainatı dərk etməsinə gedən yolu 

işıqlandırır.  Bu təlim kainat varlıqlarının  hamısının bir-biri ilə əlaqəli  və hər birinin 

İlahi varlığa bağlı olması nəzəriyyəsini irəli sürür.  

Sufizm çox uzun bir yol ilə irəliləyərək çox geniş vüsət almışdır. Təsəvvüf 

elmi geniş yayılaraq  bütün yaradıcılıq sahələrinə nüfuz etmişdi. Bu təlim tez bir 

zamanda ədəbiyyatda da özünə çox yüksək yer, məqam  tutmuşdur. İslam Şərqində 

orta əsrlərə aid bədii söz sərvətinin mühüm bir qolunu təriqət ədəbiyyatı təşkil edir. 

Ümumiyyətlə, təriqət ədəbiyyatı bu dövrün bədii-fəlsəfi  düşüncəsində, dini-ədəbi 

məfkurəsində o qədər önəmli yer tutur ki,  bütün orta əsrlər müsəlman aləminin söz 

sənətini və bədii sərvətini təriqət ədəbiyyatı olmadan təsəvvür etmək mümkün deyil.  



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 274-280 

277 

Orta əsrlər Azərbaycan ədəbiyyatı da ümumislam ədəbiyyatı müstəvisində 

qərarlaşdığından və çoxcəhətli tellər və əlamətləri ilə ona bağlandığından, nəhayət, 

bu sistemin bir parçası olduğundan onun da ədəbi meydanını təriqət ədəbiyyatı 

olmadan təsəvvür etmək mümkün deyil. Əgər təriqət ədəbiyyatı nümunələrini orta 

əsrlər ədəbiyyatımızdan ayırsaq, çox əsrlik bir dövrün kasıb bir görkəmə düşdüyünü 

görərik. 

Ədəbiyyat tarixində «Təkkə Ədəbiyyatı» adı altında özünü göstərən sadə, 

axıcı, bəzən lirik və bəzən təlimi (didaktik) xarakter daşıyan əsərlərdə dini-təsəvvüfi 

dəyərlər xüsusi yer alır. Təsəvvüfi dərinliyin ədəbiyyata xüsusi bir zənginlik və 

olğunluq qazandırdığı bir gerçəklikdir.(11, s.80,81) 

 Təriqət ədəbiyyatı orta əsr islam şərqində yaranmış ədəbi irsin ən mühüm 

hissəsini təşkil edir. Ümumiyyətlə, təriqət ədəbiyyatı orta əsr şərq ədəbiyyatının 

bədii-fəlsəfi fikri, dini-ədəbi düşüncəsi baxımından o qədər dəyərli və o qədər önəmli 

mövqeyə malikdir ki, həmin dövrün ədəbiyyatı haqqında təriqət ədəbiyyatından söz 

açmadan bəhs etmək mümkün deyildir. Burada klassik təsəvvüf ədəbiyyatı içərisində 

xüsusi əhəmiyyətə malik «ər-Riayəli-hüquqillah» əsərinin müəllifi Haris ibn Əsəd 

Mühasibinin (v.243/857), təsəvvüf düşüncəsinin ilk təmsilçisi Hakim Tirmizinin 

(v.320/932), təsəvvüf elminin mənbələri və meydana çıxma şəraitini ilk dəfə qələmə 

almış Əbu Nəsr Sərracın (v.378/988), kəlam, fiqh, hədis alimi olan Əbu Bəkr 

Kələbazinin (v.380/990), zöhd, ibadət, itaət və təsəvvüfün praktiki cəhətlərini izah 

etmiş Əbu Talib Məkkinin (v.386/996), sünni təsəvvüfün sistemləşdirməsi 

baxımından xüsusi çəkiyə malik Əbdülkərim Quşeyrinin (v.465/1072), təsəvvüf 

haqqında fars dilində yazılmış ilk əsərin müəllifi Əli ibn Osman əl-Cüllabi əl 

Hücvirinin (v.465/1072), kəlam, fəlsəfə və təsəvvüf ustadı olan Məhəmməd 

Qəzalinin (v.505/1111), Bağdadda «şeyxlər şeyxi» kimi tanınan Əbu Həfs 

Sührəverdinin (v.632/1234), təsəvvüfi təfəkkürün ən mühüm təmsilçisi Muhyiddin 

ibn Ərəbinin (v.638/1240), eşq və vəcd şairi Mövlana Cəlaləddin Ruminin 

(v.672/1273) adlarını çəkmədən, onların özlərindən sonra bu yola qədəm basanlar 

üçün yazıb qoyduqları irsi xatırlamadan əsas mövzuya keçmək, zənnimizcə, düzgün 

olmazdı. (3, s.35-37) 

Sufizmin formalaşma mərhələsi VIII-X əsrlərə təsadüf edir ki, bu dövrdə o, 

asketizmdən  (zahidlik hərəkatından) ayrılaraq müstəqil dini-fəlsəfi və əxlaqi  bir 

təlimə çevrilir. Doğrudur, bəzi tədqiqatçılar zahidliyi nəzəri irsi, müəyyən təlimi, 

doktrinası olmadığı üçün sufiliyə aid etmirlər. Asketizmin dünya nemətlərindən əl 

çəkib, tərki-dünya olub haqq yoluna qədəm qoymaqdan başqa  bir şey olmadığını 

iddia edirlər və bu şübhəsiz ki, çox mübahisəyə səbəb olur. Belə ki, sufizmin, məhz, 

zahidliyin içindən doğan bir təlim olduğunu təsdiq edən bir çox faktlardan biri də, 

onda da tərki-dünyalıq prinsipinin mövcudluğudur. Bundan başqa,  sufizmin aparıcı 

ideyaları olan daxili, mənəvi təmizlənmə, dünya nemətlərindən imtina, nəfs üzərində 

hakim olmaq kimi xüsusiyyətlər də kökünü, məhz, zahidlikdən götürmüşdür. ( 6, 

s.33)  X əsrin sonları XI əsrin əvvəllərində İslam dünyasının ehkam ilahiyyatı öz 

sonuna yetişməkdə idi, məhz bu dövrdə yaradılmış hər hansı tarixi, aqioqrafik və 

başqa ədəbi abidələrdə dövrün tanınmış, nüfuzlu ilahiyyat alimlərinin, müxtəlif 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 274-280 

278 

təriqətlərin nüfuzlu nümayəndələrinin təsiri açıq-aşkar təzahür edirdi.(5, s.94) 

Nəhayət təsəvvüf, şəriət və fəlsəfə təlimləri ortaq bir məxrəcdə birləşərək cəmiyyətə 

öz təsirini göstərməyə başlamışdır. (5, s.99)  Əslində, təsəvvüflə fəlsəfənin kəsişdiyi 

bir  fundamental məqam mövcuddur. Mahmud Erol Kılıcın «Təsəvvüfə giriş» 

kitabının «Təsəvvüf Ezoterik Bir Hikmət Fəlsəfəsidir» bölümündə oxuyuruq: 

«Fəlsəfə ilə təsəvvüfün birləşdiyi və ya ayrıldığı məqam mövcuddur. Cəlaləddin 

Dəvvani deyir: «Təsəvvüf ilə fəlsəfə qonşudurlar. Bir-birlərini ziyarət edərlər». Hər 

hansı bir məsələ antoloji (dünyanın yaranışını öyrənmək prinsipləri) və epistemoloji 

(dünyanın yaradılmasının prinsiplərinin öyrənilməsi şərtləri) məsələləri öyrənməyə 

yönəlmişdirsə, bunu «fəlsəfə» adlandırmaq olar. Təsəvvüf  isə  ezoterik, inisiyatik 

(batini və  cilddən-cildə, haldan-hala düşmə, dəyişmə) baxımdan bir hikmət 

fəlsəfəsidir. Çünki «Təsəvvüf», əslində, bir din fəlsəfəsidir».(9. səh.87)  

 Artıq XI-XII əsrlərdə sufizm öz inkişafında ən intensiv mərhələyə daxil olur. 

Məhz bu dövrdə təsəvvüf ideyaları bütün müsəlman dünyasına yayılaraq, intellektual 

elitanın imtiyazı olmaq keyfiyyətini itirir, onun nəzəri əsaslandırılması sahəsində 

sonrakı inkişaf mərhələlərinin xarakterini müəyyən edən ciddi addımlar atılır, ilk 

mütəşəkkil təriqətlər yaranır və nəhayət,  sufi ideologiyası  poeziyaya nüfuz edir. 

Mahmud Erol Kılıç yazır: «Sufilərin  şeirlərində istifadə etdikləri üsullar sufilərin 

çox müraciət etdikləri məcaz və ya alleqoriyadır».(9. səh.90)  Ümumiyyətlə özündə 

sirr, alt mənalar gizlədən, fikir, ideyalarını məcazlarla ifadə edən poeziya birbaşa 

sufiliklə bağlıdır. Əsl fəaliyyət sahəsi könül aləmi olan təsəvvüf  mənəvi və dəruni 

hiss,  fikir və həyacanları bəlli bir üslub və ədəb daxilində sətirlərdə, misralarda, yəni 

kəlamlarda əks etdirmişdir. Yəni, təsəvvüfi dərinliyin və məzmun kamilliyinin  

ədəbiyyata xüsusi bir zənginlik, dolğunluq gətirməsi bir gerçəklikdir». (8. səh.80,81) 

Y.E.Bertelsin yazdığı kimi, əl-Qəzalinin (1059-1111) islahatı və XII əsrin 

tarixi hadisələri nəticəsində «sufizm elementləri ədəbiyyatın bütün növlərinə daxil 

olur və sonrakı bir neçə əsr ərzində öz hakim mövqeyini qoruyub saxlayır» (4, s.43).  

Məhz, böyük alim, filosof, sufi-mistik  əl-Qəzalinin sayəsində  ayrı-ayrılıqda inkişaf 

edən və İslam inancının zəifləməsinə gətirib çıxaran fəlsəfə, batinilik, təsəvvüf, 

kəlam bir yerə cəm olmuş və İslamın sarsılmazlığına xidmət etmişdir. Eyni zamanda, 

Qəzali sufilərə müsəlman cəmiyyətində başqaları ilə bərabərhüquqlu ünsür kimi 

yaşamaq haqqını qazandırmışdır. (2, s.29) Elə, məhz, bu dövrdə Əbu Səid ibn Əbi-l 

Xeyr (967-1049), Xacə Abdullah Ənsari (1006-1088), Əbü-l Həsən Əli ibn Osman 

ibn Əli əl-Qəznəvi əd-Cüllabi əl Hucviri (1009-1072), Sənai Qəznəvi (1048-1150) və 

nəhayət, Fəridəddin Əttar Nişapuri (1119-1230) farsdilli sufi ədəbiyyatının ən parlaq 

nümunələrini yaratmışdırlar. 

 Həmin dövrdə «sufilik» ayrı-ayrı mütəfəkkirlərin təliminə görə şaxələnib 

müəyyən ordenlərə çevrilirdi. XII əsrdə Əbu Nəccəb Sührəverdinin və onun qardaşı 

oğlu Əbuhəfs Sührəverdinin adı ilə bağlı sührəverdilik, Əhməd Rifainin adı ilə bağlı 

rifailik, Əbdülqadir  Gilaninin adı ilə bağlı qadirilik, Nəcməddin Kübranın adı ilə 

bağlı kübravilik, Əhməd Yasəvinin adı ilə bağlı yasəvilik və başqa ordenlər 

yaranmışdır. Onlar sonrakı dövrlərdə formalaşaraq bitkin cərəyanlara çevrilmişlər.  



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 274-280 

 279 

Təsəvvüf mötədil (mülayim)  və ifrat (sərt) olmaqla iki istiqamətdə inkişaf 

edirdi. Mötədil sufilər İslam monoteizmindən kənara çıxmırdılar, ifrat sufilər isə az-

çox dərəcədə panteizmə meyl göstərirdilər. Azərbaycanda sufizmin mötədil qolunun 

ən güclü nümayəndələri «sührəvərdilik» cərəyanının başçısı  Əbu Nəccəb Sührəverdi 

və onun qardaşı oğlu Əbuhəfs Sührəverdi olmuşdur.( 12.) Azərbaycanda ifrat 

sufiliyin ən parlaq mütəfəkkirləri  kimi isə Məhəmməd Bakuvini, Əbülfərəc 

Zəncanini göstərmək olar.(1, s.60) 

Sufi təliminin mötədil qoluna mənsub mütəfəkkirin nəzərində təsəvvüf 

şəriətdən başlayıb, təriqətdən (mənəvi kamillik yolundan) keçərək həqiqətdə sona 

yetir. Birinci mərhələ elm, ikinci mərhələ əməl və üçüncü mərhələ vergi ilə 

səciyyələnir. O bu mənada deyir: «Təsəvvüfün əvvəli elm, ortası əməl, axırı ilahi 

vergidir. Elm muradı aşkar edir, əməl tələbi müəyyənləşdirir, ilahi vergi ümidi 

qayəsinə çatdırır».(1, s.59) İslamda ət-tövhid (monoteizm)  

«Allahdan başqa ilahi yoxdur» («La ilahə illəllah») hökmü ilə Allahın birliyini iqrar 

etməkdədir. Mötədil sufilərə görə insan öz «mən»ini itirib «Allah»ın «Mən»ində 

vücuda gəlir.  

İfrat sufilər isə İnsan ilə Allahı eyniləşdirmişlər. «Mən haqqam» ideyasını irəli 

sürmüşlər. Bu isə artıq  «əl-hülul» (təcəssüm), «əl-ittihad» (birləşmə) terminləri ilə 

ifadə olunan «panteizm»ə gətirib çıxarmışdır (1, s.62,63) 

Bu baxımdan sufiliyin hər iki qolunu öyrənmək, tədqiq etmək həmişə maraq, 

diqqət doğurmuşdur. Bu səbəbdən son zamanlar Azərbaycanın elm aləmində 

təsəvvüfə böyük maraq yaranmış və bu istiqamətdə geniş  araşdırmalar, elmi 

tədqiqatlar,  maraqlı işlər həyata keçirilir. Ümumiyyətlə, sufilikdən söz açıb, 

Azərbaycan sufi məktəblərini, cərəyanlarını xatırlamamaq doğru olmaz. Bu 

baxımdan, Azərbaycan böyük bir irsə malikdir. Azərbaycanda təsəvvüfün tarixi X 

əsrdən başlayır. Ədəbiyyatda təsəvvüfi dövr adlandırılan müəyyən zaman kəsiyində 

məşhur azərbaycanlı sufi alimlər yaşamışdır. Onlardan Əbu Hüseyn Dündari-Şirazi, 

Hüseyn ibn Yəzdinyar, Əbu Həsən, Əbu Züra, Əbu Abbas, Əbu Səid Abdal Bakuvi, 

Əli ibn Məhəmməd ibn Abdullab Bakuvi, Hüseyin Şirvani, Əbu Abbas Əhməd, Əxi 

Fərəc Zəncani, Baba Fərəc, Xacə Məhəmməd Xoşnam, Hüseyn Mərəndi, İbrahim 

Təbrizi, Əbülfərəc Əbülvahid Varsani, Səid Bərdəyi, Əbubəkr Əhəri, Əbdülqahir 

Sührəverdi və digər çox sufi alimlərin adlarını çəkmək mümkündür. XII əsr isə 

Azərbaycan təsəvvüfündə təriqətlər dövrünün başlanğıcıdır. İlk qurulan təriqətlər 

arasında azərbaycanlı sufilərin yaratdıqları təriqətlər mühüm rola malikdir. 

Ümumiyyətlə, demək olar ki, Azərbaycan bu dövrdən etibarən təriqətlər mərkəzi 

olmuşdur. Böyük təsəvvüf hərəkatı olan əxiliyin Anadolu qolu, təriqətlərdən 

sührəvərdilik, hürufilik, zahidilik, səfəvilik, xəlvətilik və xəlvətiliyin qolları 

rövşənilik və gülşənilik təriqətləri Azərbaycanda doğulmuş və buradan bütün İslam 

aləminə yayılmışdır. Ümumiyyətlə, İslam aləmində yayılmış təriqətlər və sufi 

cərəyanlarının bir çoxu Azərbaycan mənşəlidir. (13) 

Mehmet Rıhtım «Qırxlar. Azərbaycanın Sufi Pirləri» kitabında yazır: 

«Şübhəsiz ki, bir torpağın vətən olmasında və bir topluluğun millət olmasındakı ən 

mühüm amil onun sahib olduğu, daşıdığı mədəni, mənəvi dəyərlərdir. Bu mənada on 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 274-280 

280 

dörd əsrlik keçmişə sahib Azərbaycan müsəlmanlığının tarixində sufilik silinməz 

izlər buraxmışdır. Sufilik - ədəbiyyatdan, fəlsəfədən başqa pirlər, təkyələr, türbələr 

ilə də bu torpaqların həqiqi sahiblərini göstərən canlı şahidləri, bir növ mülkiyyət 

sənədləri olmuşdur. Bu izlər Azərbaycan xalqı üçün bir yadigar dəyərində çox 

qiymətlidir. Bunlara sahib çıxmaq, bunları öyrənmək və qorumaq millətin tarixini, 

mədəniyyətini qorumaq deməkdir».(10.səh.7) 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat: 

1. Məmmədov Z. Azərbaycan Fəlsəfəsi Tarixi. Bakı, Şərq-Qərb 2006 328 səh.

2. Xavəri S. Milli mədəniyyət sistemində poetik təsəvvüf kodu” Bakı – «Elm» –

2016, 180s. 

3. Təsəvvüf  Tarixi. II nəşr. Bakı İslam Universiteti nəşri № 04 Bakı – 2011 Elmi

Redaktor: Dr. Rafiz Manafov  359 səh.  

4. Бертельс Е.Э. Суфизм и суфийская литература. М.,«Наука»,1965, 527 с.

5. Маматов М.А. Сущность суфизма: для студентов с углубленным

изучением истории и культуры ислама–Уфа: Изд-во БГПУ, 2011, 168 с. 

6. И.Р.Насыров Основания Исламского Мистицизма Генезис и Эволюция

Языки Славянских Культур Москва 2009. 552 səh. 

7. Тримингем Дж.С. Суфийские ордены в исламе.М.,«Наука»,1989, 328c.

8. Yılmaz. Hasan.Kamil. Anahlarıyla tasavvuf ve tarikatlar, İstanbul 2004, 350s.

9. Mahmud Erol Kılıç, Sufi Kitap, 5.baskı. İstanbul.2019.  352 səh.

10. Mehmet Rıhtım. Qırxlar.Azərbaycanın Sufi Pirləri.Bakı-2014. 175 səh.

11. Osman Nuri Topbaş. İmandan İhsana Təsəvvüf.  İstanbul-2002. 533 səh.

12. https://modern.az/az/news/41340 XI-XII əsrlərdə Azərbaycanda sufizm və

sufilər, XI-XII əsrlərdə başlıca ideya.  6 İyul 2013 

13. https://isamveri.org/pdfdrg/D03504/2016_20/2017_20_SEHRIYARQ.pdf

Rəyçi :  filologiya üzrə fəlsəfə doktoru , dosent Günay Verdiyeva 

https://modern.az/az/news/41340



