
Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

339 

https://doi.org/10.62837/2024.4.339 

SULTANOV ƏLİCAN 

Şirin İsmayılov adına 3 saylı 

tam orta məktəb Siyəzən şəhəri 

elicansultanov47@gmail.com 

MƏNƏVİ İNCƏLƏMƏ 

XÜLASƏ 

Hər bir fərd maddi (emosional), yəni təbiətcə sadəcə, canlı hadisədir. Hər 

hansı cəmiyyət məhz məişət həyatına oturmuş vahid orqanizm məzmunlu (Digər 

üzvlərin sağlığına xidmətdən doğan qədərlə hər bir üzvə xas təbii məmnunluğa 

yiyələnmiş yaşayış tərzi. Burada üzv faktoru rəmzi məna daşıyır, bəşəri sferada 

müxtəlif xarakterli cəmiyyətləri, əsasən, dövlətçilik hadisəsini təmsil edir.) qədəri ilə 

öz potensialını xarakterizə edir. Bəhs olunan xarakterik təqdimat isə vurğuladığımız 

maddi (emosional) təbəqənin mənəvi qata sərfiyyəti, fədakarlığı həcmində baş verir. 

Bu xərcləm faktoru özünün tam versiyası ilə bütünləşmiş, yarım versiyası ilə bu və 

ya digər natamamlığa malik qeyri-tam cəmiyyət anlayışını səciyyələndirir. Məsələn, 

aşağıdakı nümunələrə timsalən: 

Qeyri-natamam cəmiyyətdə bir insan (qlobal çərçivədə hər hansı cəmiyyət 

halı) digərini layiq olduğu, natamam cəmiyyətdə isə tutduğu (mahiyyətcə zəbt etdiyi) 

mövqeyə görə dəyərləndirir. 

Təəssüf ki, XXI əsrin özündə də əksər insanlar (və əlbəttə ki, onların təşkil 

etdiyi ayrı-ayrı cəmiyyətlər, əsasən, dövlətlərlə bərabər bu cəmiyyətlərin tam 

təqdimatına aid cümlə bəşəriyyət) bir gün torpaq olacağını sadəcə olaraq, qəbul edir. 

Müəyyən (ağıllı) insanlar isə bu məqamı dərk edir, nəhayət, istisna kəslər (yəni 

dahilər) sözügedən reallıqla hesablaşır. 

Yetkin cəmiyyətlərdə yaxşılıq etmək üçün bəhanə, qeyri-yetkin 

cəmiyyətlərdə isə səbəb axtarılır. 

Əlbəttə ki, bəşəri mənada böyüklük, milli mənaya aid böyüklüyün bəşəri 

mənaya belə sığmayan hüdudsuzluğudur. 

Açar sözlər: mənəvi bütünlük, emosional əxlaq, bəşəri əhəmiyyət, ictimai 

məzmun, insanlıq. 

Hər bir insan öz doğuluşu ilə mənsub olduğu bir neçə intellekt növünün (ABŞ 

psixoloqu H.Qardnerin Çoxnövlü zəka nəzəriyyəsinə görə hər kəsin müəyyən bir 

intellekt növünə əksərən aidliyi daha münasib hal kimi götürülür. Lakin düşünmək 

olar ki, insanın hansı intellekt növü ilə, hansı miqyasda doğulduğu deyil; düşdüyü 

şərait və əsasən, yaşadığı cəmiyyətin əksər mənada məişət intellekti də daxil olmaqla 

hansı mənəvi xarakterə sahib olması daha həlledici rola malikdir.) timsalında x sayda 

elmi və ya bədii əsərin (ola bilsin ki, həm elmi, həm də bədii əsərlərin) xammal 

versiyası rəğmində həyata gəlir. (1.səh.5) Və sözügedən xammalı xüsusən, aid 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

340 

olduğu cəmiyyətin məişət təfəkkürünün imkan verdiyi həddə özəl yaşayış devizinə 

çevirir. Nəhayətdə isə ciddi əsər şəklinə düşmək fürsəti qazanır. Bütünləşmiş 

cəmiyyətlərdə əksər çalarda, qeyri-bütün cəmiyyətlərdə isə qismən. 

Bəs bütünləşmək nədən başlayır? Əlbəttə ki, insan bir beyin hadisəsi kimi 2 

vacib qatdan ibarətdir: emosional və idraki. 

Emosional qat 5 hiss üzvünün instinktiv şərtli (canlı orqanizmlərə xas maddi 

mövcudluq hadisəsi) təzahürünü əks etdirir. İdraki qat isə mənəvi, ən əhəmiyyətli 

mənada sağlam şüuri mövcudluğun səbəb-nəticə vəhdətli sistematik tamlığını (bütöv 

şəxsiyyət halını) təmsil edir. O təmsilçilik ki istənilən forma və məzmunlu 

cəmiyyətin cəmiyyət kimi mahiyyət gerçəkliyinin yeganə timsalıdır.  

Bəli, biz emosional və idraki qat ifadələrini ictimailəşmiş (qeyri-termionoloji) 

versiyalar üzrə də qəbul edə bilərik: aidiyyətə rəğmən emosional qatı maddi qat, 

idraki qatı isə mənəvi qat anlamında götürməklə.  

Hər bir fərd maddi (emosional), yəni təbiətcə sadəcə, canlı hadisədir. Hər 

hansı cəmiyyət məhz məişət həyatına oturmuş vahid orqanizm məzmunlu (Digər 

üzvlərin sağlığına xidmətdən doğan qədərlə hər bir üzvə xas təbii məmnunluğa 

yiyələnmiş yaşayış tərzi. Burada üzv faktoru rəmzi məna daşıyır, bəşəri sferada 

müxtəlif xarakterli cəmiyyətləri, əsasən, dövlətçilik hadisəsini təmsil edir.) qədəri ilə 

öz potensialını xarakterizə edir. Bəhs olunan xarakterik təqdimat isə vurğuladığımız 

maddi (emosional) təbəqənin mənəvi qata sərfiyyəti, fədakarlığı həcmində baş verir. 

Bu xərcləm faktoru özünün tam versiyası ilə bütünləşmiş, yarım versiyası ilə bu və 

ya digər natamamlığa malik qeyri-tam cəmiyyət anlayışını səciyyələndirir.  

Vahid orqanizm xislətli yaşam tərzinin məişət sferasındakı təzahür qədəri 

maddi (emosional) beyin qatının mənəvi (intellektual, idraki) beyin həddinə 

məsrəfçiliyi (xərclənməsi) fonunda götürülsə də, öz-özlüyündə maddi (qeyri- 

düşüncəvi, emosional) təbəqə heç bir ictimai dəyər daşıyıcısı deyil. Lakin mənəvi 

həddə (idraki qata) xərclənmə ilə mənəviyyatdan da ziyada mənəvi qədər yaradır. Ən 

primitiv yanaşma üzərindən götürsək, 5 manat pulun maddi təhrik hissinin təsiri 

fonunda müəyyən çərəz və ya əyləncə istiqamətinə xərcləyə bilərik. Bununla 

bərabər, təfəkkür qatının diktəsi altında mənəvi gəlir imkanı daha məhsuldar olan 

kitab almaq seçimi də əlimizdədir. O kitab ki bizi öz düşüncə potensialı ilə (təbii ki, 

yetkin cəmiyyətin yetişdirdiyi bəlli müəllifə xas) mənəvi olumlu fəaliyyət 

arealımızın sərhədlərini sonsuzluq həddinə çatdırmaq iqtidarındadır.  

Təbii ki, bu kimi sıravi məntiq təzahürləri məhz mənəvi sağlığı ilə həmahəng 

halda, yəni vahid orqanizm əqidəli həyat devizinə rəğmən bizi hər cür dilemmatik 

vəziyyətdən, həm də bütöv şəxsiyyət nümunəsi kimi çıxarmaq əzmindədir. (2.səh.28) 

Məsələn, güman edək ki, ağırlıq dərəcəsi yaşanılmayınca təsəvvür edilməyən bir 

yolun yolçusuyuq. Qalan yarım l suyumuz bizi gəldiyimiz yolun yarısından mənzil 

başına çatdırmaq gücündədir (Əgər son damcısını da nəzərə alsaq). Və sözügedən 

nöqtədə (təxminən yolun mərkəz yaxınlığında) qarşımıza heç bir su ehtiyatı 

qalmayan, qarşısında isə gələcəyi yol qədər gedəcəyi yol olan biri çıxıb. Uzun sözün 

qısası, əlimizdəki yarım l su son damcısının belə istifadəsi fonunda ya bizi, ya da 

qarşı tərəfi lazımi ünvana çatdırmaq həddindədir. Başqa sözlə, hər hansı tərəfə aid 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

 341 

ediləcək bir damcılıq sərfiyyət digər tərəfin öz ünvanına yetincə susuzluqdan 

ölməsini reallaşdıracaq, həmçinin bu reallıq hər iki tərəfə bəllidir.  

Bu halda biz ictimai əhəmiyyətcə digər tərəfdən qat-qat önəmli olduğumuza 

əmin olsaq belə, yenə də suyu qarşı tərəfə, həm də mütləq mənada verməyimiz 

birmənalıdır. Bəs qarşı tərəf 1925-ci ildən etibarən təxminən 40 milyonluq 

soydaşımızın hüquqlarını tanımayan fars, yaxud da Şimali Azərbaycanı, demək olar 

ki, 200 ilə yaxın əsarətdə saxlayan rus olsa necə? Hətta onların bizə qarşı ən 

perspektivli aləti olan erməni olsa belə bu seçim dəyişməməlidir. Biz yenə də maddi 

qədərini mənəvi həddinə fəda etmək məsləki ilə yanaşıb, məişət səciyyəsini müəyyən 

etmiş, vahid orqanizm məfkurəli biri kimi, bəhs etdiyimiz miqdara xas suyu hər 

damcısı ilə bərabər qarşı tərəfə, həm də yeganə seçim variantı kimi təqdim etməliyik. 

Madam ki burada söhbət hətta bəşəri (təbii ki, bəşəriyyətin başlıca, müstəsna 

təmsilçisi kimi aidiyyətli kimlik üzrə həm də milli) məzmunda qarşı tərəfin deyil, 

bizim şəxsimizdən gedir. Əlbəttə ki, bəşəri miqyasda olan böyüklük milli mənaya aid 

böyüklüyün bəşəri mənaya belə sığmayan hüdudsuzluğudur.  

Bəs vahid orqanizm əlaqəli münasibət gerçəkliyi bəşəri əhəmiyyətli 

mövcudluğu ilə mövcudluqdursa (Digər üzvlərin sağlığına xidmətdən öz xoşbəxtlik 

təminatı kimi həzz alan hər bir üzv dedikdə, bəşəriyyətin tərkib hissəsi sayılan bu və 

ya digər ölçü və təbiətə malik ayrı-ayrı cəmiyyət nümunələri də nəzərdə tutulur. 

Başqa sözlə, bir orqandakı nasazlıq orqanizmdəki digər orqanların sağlam 

fəaliyyətinə əngəl olduğu kimi bir nəfərin insani natamamlığı bir ailənin, bir ailənin 

mədəni yarımçıqlığı bir bölgənin, bir bölgənin etik bütünsüzlüyü bir dövlətin, 

nəhayət, bir dövlətin mənəvi yoxsulluğu bu dünyanın sağlıq problemindən xəbər 

verir. Və burada işlənən insani, mədəni, etik, mənəvi kimi ifadələr ictimai faydalılıq 

baxımdan vahid mahiyyəti üzrə vahid orqanizm qayəli yaşayış tipinin birbaşa 

təmsilçisi rolundadır), biz suyu qəbul edən tərəfi (bu qəbuletmənin bizim həyatımıza 

son verəcəyini bildiyi halda) vicdani kasadlqıdan əziyyət çəkən biri kimi təqdim 

etməkdə maraqlı olduğumuzu sərgiləmirikmi? Xeyr, çünki digərinin sağlığına 

xidmətdən doğan mənəvi məmnunluq hissini nəyin bahasına olsa belə, əldən 

verməmək təşəbbüsü yalnız və yalnız qarşı tərəfi dəyərləndirməyə səfərbər olmuş 

özünəqiymət hadisəsidir. Necə ki orqanizmimizin əsas idarəedici faktoru beynimizin 

inkişafa açıq təfəkkür qatıdır, eləcə də istənilən olğun cəmiyyətin (əsasən, dövlətlər 

və ümumilikdə bəşəriyyətin) strateji orqanı, daha dəqiq desək, idarki beyin hadisəsi 

birbaşa olaraq təhsildir.  

Bildiyimiz kimi, can sağlığı, birinci növbədə, idraki sağlığın real 

göstəricisidir. (1.səh.5) Çünki digər bədən üzvləri aidiyyəti üzrə mədəni (idraki, 

ictimai) qata malik orqanın (beyinin) şüuri və fiziki funksionallığından daha çox 

faydalanır.  

Məhz təhsilin də sağlıq durumu bəşəriyyət və onun ən ali təmsilçisi olan 

dövlətçilik (ictimai dəyər potensialı ictimai mərkəzdən məsələn, parlament tərəfindən 

sistemli şəkildə səfərbər edilən cəmiyyət forması) faktoru üçün eyni perspektivli 

dəyər daşıyıcısıdır. 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

342 

Ümumiyyətlə, sağlıq şüur, ictimai faydalılıq isə şüuri (ictimai, mədəni) sağlıq 

hadisəsidir. Fiziki sağlıq isə qeyri-idraki xisləti ilə sadəcə, canlı orqanizm timsalı 

kimi insanlıq həddi üçün ən yaxşı halda vasitə roluna malikdir. 

Biz idraki sağlığı ictimai (mənəvi) faydalılıq həcmində götürürüksə, deməli, 

mədəni şərtli (ictimai faydalı, qeyri-mənafeyönlü, subyektiv maraqdan kənar) 

mövqeyin zəifləməsi təfəkkür sağlığının itirilməsi anlamına gəlir. (2.səh.30) Bəli, 

cəmiyyətin idarəedici mexanizmi təfəkkür qatı olan təhsilin də sağlıq vəziyyəti 

məhz onun ictimai aspektli (əxlaq səciyyəli) xarakteri ilə düz mütənasibdir. Və bir 

daha vurğulayaq ki, məhz bu xarakterin öləziməsi ilə düşünən beyin rolunu oynayan 

təhsilin sıradan çıxması, nəhayətdə bütün orqanizmin (əksər mənada bu və ya digər 

dövlətin) məhvə sürüklənməsi (hər hansı cəmiyyətə, əsasən, ayrı-ayrı dövlətlərə xas 

digər orqan və istiqamətlərin məhz təfəkkür timsalı olan təhsildən qaynaqlanmasına 

rəğmən) qarşısıalınmaz gerçəkliyə çevrilir.  

Bəllidir ki, təcrübə elmdən, elm isə təcrübədən qaynaqlanır. Eyni zamanda 

paralel olaraq, təcrübənin elmi, elmin isə təcrübənin inkarı fonunda nümunə gətirmək 

də çətinlik doğurmur. Və bu həm elmi, həm də təcrübi hadisədir. Məsələn, 

psixologiya elminə görə, problemdən qurtulmağın ən səmərəli yolu problemin üstünə 

getməkdir. Bəs həyat bizə nəyi tədris edir? Məncə, xarakterik cəhətdən müəyyən 

problemlər var ki, onların nəinki üstünə getmək, hətta üzünə baxmaq da özlüyündə 

problemin stimulverici silahdaşına, enerji mənbəyinə çevrilir. Bununla bərabər, 

həmin problemləri görməzlikdən gəlmək onları zəiflədir, yolumuza çıxdıqda 

gülümsəyərək yolumuzu dəyişmək isə onların problem kimi mövcudluğunu, demək 

olar ki, heçə endirir.  

Biz problemə (tək və ya cəm halı ilə) neqativ xislətli (təbiətli) insan fonunda 

da baxa bilərik. Həmin kəs ki mənən qeyri-olğun biri kimi öz ictimai qədərini 

qiymətləndirmək əzmində deyil. Və ya zamanını kiminsə yoluna çıxmaqla əritməsi 

elə mənəvi çəkisinə uyğun vəziyyətdədir. Yetkin insanın isə yolunu dəyişməkdənsə 

(formal məcrada, əqidəcə deyil), qeyri-münasib tərəfə enerji və vaxt sərfiyyətinə yol 

verməsi özlüyündə özünü qeyri-yetkin dəyərləndirmə məqamı kimi xarakterizə edir. 

Sözsüz ki, problem insanı təfəkkürcə daha çox böyüdən hadisələrdəndir. Lakin 

yanaşma mexanizminin sağlıq və səmərəlilik şərtində asılı vəziyyətdə. (Təbii ki, 

çəkdiyimiz misal təcrübənin elmlə razılaşmadığı paradoksallığa malik idi).  

Elə təcrübənin də yanıldığı məqam üzrə misal çəkmək mümkündür. Məsələn, 

natamam cəmiyyətdə, əsasən, natamam sağlıqlı təfəkkürün yiyəsi kimi ətrafı geniş, 

yəni hörmətli birinə çevrilə bilərik. Aydın məsələdir ki, şəxsi keyfiyyətlərinin 

cılızlığı fonunda bizim bir növ tipik versiyalarımız nə xeyirdə, nə də şərdə bizi tək 

qoymayacaqlar. (Əlbəttə ki, formal şan-şöhrət naminə. Yəni özləri də belə bir gündə 

formal çoxluğun məzmunsuz diqqətinə ehtiyac duyacaq deyə). İstifadə etdiyimiz 

“formal” ifadəsinə diqqət etsək, aidiyyətli cəmiyyətin ayrı-ayrı üzvlərinə məxsus 

(məişət həyatından tutmuş dirnaqarası qazandığı ictimai mövqeyədək) detallı 

göstəriciləri nəzərdə tutur ki, əslində, sözügedən cəmiyyət üzvlərinin ətraf genişliyi 

(dost-tanış bolluğu) həqiqi ətraf genişliyini deyil, mənəvi cəhətdən ölgün daşıyıcılığlı 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

343 

ifadə edən çoxluğun timsalıdır. Başqa sözlə, onlar bir-birindən subyektiv maraq 

mənbəyi kimi qidalanaraq, özlərini isbat (əslində, qeyri-isbat) edib və etməkdədirlər. 

O ki qaldı cəmiyyətin mövcud mənəvi sağlıq durumundan doğan sabahına bunun 

subyektiv çərçivədə (mədəni faydalılıq və ictimai obyektivliyə məhkum şərtli vahid 

orqanizm prinsipindən kənar) heç bir mənası olmadığı üçün qeyri-bütöv cəmiyyətə 

dair hər hansı üzv üçün hansısa müzakirə predmeti deyil.  

Praktikanı bilmirəm, məncə, ictimai məzmunlu bütün elmlər etiraf edər ki, 

qeyri-yetkin cəmiyyətin şöhrətlisi olmaq, əsas etibarilə, şərəfli yaşayışdan üz 

döndərənlərin nəsibi olmaqda daha israrlıdır. (3.səh.8) İctimai əxlaqı və mənəvi 

bütövlüyü naminə aid olduğu natamam cəmiyyətin dırnaqarası hörmətlisi olmaqdan 

imtina edənlərin o dünyada cənnətlə müjdələnməsi bir növ “toydan sonra nağara” 

effektini xatırladır. Madam ki onlar mənəvi əqidəli biri kimi qismətlərinə düşən ömür 

miqyasında yaşadıqları ictimai mühitin (mənafeyönlü yaşayışı ənənəyə çevirmiş 

cəmiyyətin) diktəsinə rəğmən hər həyati anı bir ömürlük cəhənnəm misalı yaşayıblar. 

Ümumiyyətlə, İslami cəhətdən yanaşsaq, axirətin mövcudluğu kimi bir vacibatla 

hesablaşmaq zərurəti öz mahiyyəti timsalında nə arzuolunmazı arzuolunana, nə də 

arzuolunanı daha əhəmiyyətliyə çevirmək marağı güdür. Çünki axirət yaxşını 

yaxşılıqla qarşıladığı üçün istər-istəməz edilən hər bir yaxşılıq kimi yaxşılığı (niyyəti 

adil, motivi ictimai olan) qarşılıqlı, gözləntili (bir növ təmənnalı) xarakterə kökləyir.  

Bu da sözügedən yanaşmanı (atılan obyektiv səciyyəli addımı) aidiyyətli 

əhəmiyyətindən xaric edir.  

Eyni zamanda bütünləşmiş birinin də cəhənnəm xofundan doğan insanlıq 

sevgisi mahiyyətcə sevgisizliyi təmsil etdiyi üçün (yəni sadəcə olaraq, “Sevdiyim 

üçün sevirəm” məsləyindən doğmadığı üçün) hətta köklü şəkildə səbəb olacağı 

nəticə dəyişimi ilə insanlığa doğru ciddi bir şey vəd etmir. 

Bəs axirət insanlıq üçün nə dərəcədə labüddür? Birmənalı cavab kimi 

yetərincə. Çünki bəşəriyyət (eləcə də onun ayrı-ayrı cəmiyyətlər, dövlətçilik hadisəsi 

və insan faktoru ilə təmsil olunan müxtəlifölçülü üzvləri) kainatdan da mürəkkəb 

tədqiqat hadisəsi kimi öz nəticəvi konkretliyini tədrici prosedurallığı ilə sərgiləyir. 

İdraki inkişafı şərtləndirən bu tip gerçəkliyi əsas və vəsilə olduğu nəticələr həcmində 

dəyərləndirmək insan təfəkkürünün hər cür imkanlarından, həm də adi müşahidəyə 

sığacaq qədər böyük hadisədir.  

Əgər tarixi aspektdən bəşəri səciyyəli (idraki inkişafın prosedural əhəmiyyəti 

ilə) hadisələrə nəzər salsaq, ibtidai icma quruluşu kimi tanınan dövrün (3,2 milyon il 

öncədən, əsasən, iş quldar dövlətçilik nümunəsinin formalaşdığı m.ö. IV minilliyin 

sonuna qədərki dövr) nəinki cəmiyyət, insan halı belə təfəkkür hadisəsi kimi, demək 

olar ki, özünü səciyyləndirmir. Yəni insanlıq vahid orqanizm xislətli perspektivə 

doğru heç bir göstəriciyə malik deyildi. Başqa sözlə, qarşılaşdığı problemlər fonunda 

insan beyninin inkişafyönlü dinamikası tam tədrici xarakter daşıdığı üçün konkret 

əhəmiyyətli xüsusu şərtləndirmirdi. 

Üst Paleolitdən (m.ö.XXXV minillikdən) etibarən reallaşan nitq hadisəsinin 

idraki gerçəkliyi insanı insan kimi sərgiləyən cəmiyyət halının bioloji dərkindən 

(əsasən, qohumluq anlamından) kənara çıxmadı. (4.səh.11) 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

344 

Quldarlıq dövründə ictimai potensialı, vahid orqanizm biçimli perspektivi 

ictimai mərkəzdən idarə oluna bilən dövlətçilik məfkurəsinin ilkin təzahür formaları 

meydana çıxdı. Hətta VI əsrin sonları Afina və Roma dövlətlərinin fonunda ictimai 

dəyərli idarəçiliyə hüquqi status verən dövlətçilik mədəniyyəti klassik (nümunəvi) 

səciyyə daşısa da, bəşəri bütünlük xüsusən, məişət düşüncəsinə rəğmən sözgedən 

idarəçilik prinspini dəyərləndirmək gücündə olmadığı üçün bəhs olunan sivil hal 

qlobal həcmdə mövqe qazanmadı.  

Deyə bilərik ki, quldarlıq dövründə insanlıq bir idraki sfera kimi canlı 

təbiətdən, həm də tam mənada ayrıldı. (Vahid orqanizm xassəli idarəçilik şərtlərini 

daha səmərəli şəkildə təqdim etmək potensiallı cəmiyyət  dövlət faktorunu 

meydana gətirməklə). Lakin bu ayrılma vahid orqanizm şərtli reallığa arxa 

çevirməklə, həm də ondan qaçaraq uzaqlaşmağı təmsil etmiş oldu. (Dövlətçilik 

nümunəsi vahid orqanizm tipli həyatı, həm də hər bir dövlətin timsalında bəşəri 

bütünlüklə xarakterizə etmək imkanıdır. Bu imkanın dəyərləndirilib-

dəyərləndirilməməsindən qeyri-asılı halda. Vahid orqanizm xislətli reallıq isə məhz 

öz gerçəkliyinə xas məzmunun dəyərləndirilməsi fonunda əhəmiyyət daşıyır).  

Quldar səciyyənin iç üzünü sərgiləyən rəmzi işığa (vahid orqanizm aspektinə) 

arxa çevirərək həm də ondan qaçaraq uzaqlaşma faktı məhz onun ali cəmiyyəti 

(dövlətçilik mədəniyyətini) təmsilçiliyə qadir məfkurə həddi ilə insanlığı əşyavi 

səviyyədə istismara məruz qoymasında əksini tapır.  

Bəli, burada ali cəmiyyət dövlət anlayışı təfəkkür perspektivi ilə canlı 

təbiətdən tam qopmanı, vahid orqanizm təzahürünə arxa çevirməklə geriyə qaçma 

məqamı isə insan və ya hər hansı cəmiyyət faktorundan alətvari fonda istifadəni əks 

etdirir.  

Feodalizm cəmiyyəti istismar vasitəsi kimi insanın alətvari halından deyil, 

torpaqdan yararlansa da, yenə də insanlığın ayaqlanması ənənəvi hal kimi gündəmdə 

qaldı. (3.səh.126) Sadəcə, birbaşa işğal və zorakılıq vərdişi dolayı şərtlə torpaq 

tələbi ilə əvəzləndi. Və insan düşüncə hadisəsi olaraq (tədrici və qeyri-yaxın olsa 

belə, daimi məhsuldarlığı ilə seçilən mühüm sərvət mənbəyi kimi), əhəmiyyət kəsb 

etmədi. (Mahiyyəti üzrə bu onun quldarlıqla ortaq cəhəti sayılır). İnsanlığı ciddi 

təfəkkür hadisəsi və bunun fonunda ən vacib sərvət perspektivi həcmində 

dəyərləndirməyən sülalə hakimiyyəti nəinki kiminsə özünüifadə haqqını, heç ən 

vacib istiqamətdə belə (məsələn, idarəçilik mexanizmində), şəxsi seçim hüququnu da 

tanımadı. (Sülalə mütləqiyyətini də quldarlıq və feodalizmin ortaq xüsusiyyəti 

rəğmində görmək olar). 

Feodalizm “işığa (vahid orqanizm məramına) arxa çevirib qaçma” devizinin 

sadəcə “qaçma” hissəsini yerimə vəziyyəti ilə əvəzlədi. (4. səh.96) Bir növ 

prosedural olaraq, tərəqqi potensialı olan idraki yönün səhv istiqamətdə olduğunu 

(vahid orqanizm məqamından üz çevirdiyi üçün) anladı. Məsələn, İngiltərə parlament 

(idarəetməni ictimai mərkəzdən tam təmsil etmək əzmində olan orqan) anlayışına 

xüsusi diqqət ayırdı (1215-1265). Lakin parlament nümunəsinin nəsli səciyyəsi 

insanın seçim haqqı üzrə dəyərləndirilməsini aşağılayıcı münasibətlə qarşıladı. (Qeyd 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

345 

etdiyimiz kimi, sülalə hakimiyyəti feodalizmin əsas xüsusiyyətlərindəndir. Və ondan 

imtina feodalizmə yox, kaptalizmə insanı düşüncə perspektivinə görə, ən əsas 

sərvət mənbəyi sayan ictimai formasiyaya xas əlamətdir). 

Silki nümayəndəli orqanda (Bu yanaşma tək İngiltərədə deyil, tədricən digər 

dövlətlərdə də xüsusi nüfuz qazandı.) Əsas seçim hüququna sosial təbəqələşmə 

istinadlı söz verilməsi bir ton zəhərə bir damcı bal qatımı effektini verdi. Başqa 

sözlə, zəhərin həcmi artdı bal isə bir damcı ümid vermək reallığını da itirdi. Yəni 

dəyər kimi meydana çıxan azad seçim hüququ ayaqlanmaqla (sosial təbəqələşmə 

aspektli səlahiyyət üzrə) meydana çıxmamaq məqamından daha məzlum vəziyyətə 

düşdü. Lakin onun meydana gəlməsi, həm də daha təcrübəli xarakterdə bir daha 

meydana gəlməsinə zəmin hazırladı. (Elə vahid orqanizm səciyyəsindən üz 

döndərməklə qaçmağın qaçmaq məqamı üzrə yerimə halı ilə əvəzlənməsi də sırf bu 

məqamı nəzərdə tutur. Yeganə dəyişim istiqaməti kimi). 

Kaptalizm dövründə (1689-cu il “Hüquqlar haqqında bill” qanununun 

verilməsi ilə İngiltərnin parlamentli monarxiyaya çevrilməsindən bu günədək) insan 

faktorunun (eləcə də bu aspektdən istənilən cəmiyyət hadisəsinin vahid orqanizm 

prizması üzrə mövcudiyyətinin) təfəkkür daşıyıcısı olaraq, ən məhsuldar, təhlükəsiz 

və daimi (nəticə etibarilə, zaman uzaqlığına istinad etsə də) sərvət potensialı kimi 

(ictimai faydalı istifadəsi fonunda) dəyərləndirilməsi Qərbi Avropadan başlayaraq, 

hüquqi (haqqı tanınan) nümunəyə çevrildi. Bu dəfə sosial silklər üzrə yanaşmanın və 

sülalə mütləqliyinin fərdi insan potensialına, həm də ədalətli olaraq, uduzması 

hesabına. Eyni zamanda da insan layiq olduğu siyasi (dövlət idarəçiliyində ictimai 

effektiliyinə görə, ən vacib mövqedə) səlahiyyət sahibinə çevrildi. 

Lakin vahid orqanizm məsləkli yaşayışın bu gün də məişət düşüncəsi 

səviyyəsində öz təbii yerini almaması insanlıq faktorunu daha ağıllı formada əşyavi 

alətə çevirir, süni təcridedici əngəllər fonunda köləlikdən də cılız məzmunlu varlıq 

(əgər varlıq demək olarsa) şəklinə salır. 

Süni intellekt, robototexnika səviyyəsində (Qeyd edək ki, XXI əsrin 

başlanğıcından kapitalizmdə IV sənaye inqilabı kimi tanınan süni intellekt və 

robototexnika faktı aparıcı sahələrin önəmli söz sahibinə çevrildi.) aparılan soyuq 

müharibə yanaşması (Onun ən qabarıq forması II Dünya Savaşının bitməsi ilə Sovet 

İttifaqının dağıldığı tarixi çərçivəyə aiddir. (2.səh.38) Lakin bu siyasi  strateji diktə 

məqamı müharibə hadisəsi kimi həmişə olub və bu gün də daha təhlükəli formada 

aparılır. Hərbi savaş isə onun tərkibi istiqamətidir.) vahid orqanizm aspektinə xidmət 

etmədiyi üçün emosional maddi beyin qatının təzahürüdür. Nəticə kosmik olsa 

belə, bəşəri dəyər və ictimai (mənəvi) faydalılıq məqamı gözlənilməyibsə, əxlaqi 

(idraki) beyin qatını təmsil etmir. 

Məsələn, “Yaradılan silahın mənim cəmiyyətimə (və dolayısı ilə mənə) nə 

qədər xeyri var?” məqamından öncə “İctimai (eləcə də bəşəri) təhlükəsi nə 

qədərdir?” fakti müzakirə masasına çıxarıla bilər. 

Kapitalizmdə (və onun ayrı-ayrı sənaye inqilabları dövründə) insanlıq üzünə 

işığa (vahid orqanizm məramına) çevirdi. Başqa sözlə, nəinki ayrı-ayrı cəmiyyət və 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

346 

dövlətlərdə insanların hüquqi dəyərləndirilməsinə əsas yer verildi, hətta hər hansı 

cəmiyyət və dövlətçilik hadisəsi bəşəriyyətin vahid orqanizm halına uyğun şəkildə 

bir üzv, bir orqan təmsilçisi kimi dəyərləndirildi (formal da olsa). Nəticədə, bəşəri 

dünyəvi sülh və təhlükəsizliyə xidmət edən BMT, ATƏT kimi hüquqi qlobal 

təşkilatları yarandı. (3.səh.445) Və bir daha qeyd edək ki, bəşəri aspektli hüquq 

təmsilçiliyi güc mərkəzlərinin mənafeyinə müvafiq, formallığı ilə diqqət çəksə də. 

Yerdəyişmənin yenə də arxaya doğru, özü də getdikcə artan sürətlə reallaşması ən 

təhlükəli (üz işığa olduğu halda arxa müşahidə edilmədiyi üçün) yaşayış tərzinin 

(insani baxımdan) meydana çıxmasını şərtləndirdi. Və bunun məntiqi davamı kimi, 

strateji güc mərkəzlərinin mənafeyönlü münasibəti ifrat quldarlığı bəşəri ənənəyə 

çevirib, həyatın vahid orqanizm qatını tam sıradan çıxarmaqdadır. Və bu proses 

getdikcə öz dinamikasını artırıb, quldarlıqdan da qatı halı ilə diqqət çəkir. Üzüişığa 

olmaqla, işığın (vahid orqanizm şərtinin) əksinə  geriyə yüyürmənin timsalı kimi. 

Ədəbiyyat: 

1. Şəmil Sadiq. “Ədəbiyyat”. Bakı, “Çaşıoğlu”, 2009

2. Metodika və Pedaqogika. Kurikulum. Bakı, “Təhsil Nəşriyyat -Poliqrafiya”,

2022 

3. Anar İsayev. “Ümumi tarix”. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2020

Anar İsayev. “Azərbaycan tarixi”. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2020. 

СУЛТАНОВ АЛИДЖАН 

НРАВСТВЕННОЕ ИССЛЕДОВАНИЕ    

РЕЗЮМЕ 

Каждый индивид является материальным (эмоциональным), то есть по 

своей природе просто живым событием. Любое общество характеризует 

именно свой потенциал содержанием единого организма, устоявшегося в 

бытовой жизни (Образ жизни, который достигается естественным 

удовлетворением, присущим каждому члену, рожденным служением здоровью 

других членов.  Здесь фактор членства имеет символическое значение, он 

представляет общества различной природы в человеческой сфере, главным 

образом, феномен государственности). Характерное представление, о котором 

идет речь, имеет место в объеме потребления и самоотверженности 

нравственного слоя того материального (эмоционального) слоя, который мы 

выделили. Этот стоимостной фактор характеризует концепцию полноценного 

общества, завершенного с его полной версией, половинной версией 

характеризует понятие неполноценного общества, имеющего ту или другую 

неполноценность. Например, как показано в следующем примере: 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

347 

В полноценном обществе человек (в глобальном контексте любое 

общество) ценит другого по заслуге, в неполноценном обществе он ценит 

занимаемое (по существу захваченное) им положение.  

К сожалению, даже в XXI веке большинство людей (и, конечно, 

отдельные общества, которые они образуют, в основном наряду с государством 

полное представительство этих обществ, человечество) просто принимают, что 

однажды превратятся в землю. Определенные (умные) люди понимают этот 

момент, и, наконец, исключительные люди (т. е. гении) смиряются с 

рассматриваемой реальностью. 

В зрелых обществах ищут оправдания, чтобы делать добро, а в незрелых 

– причину.

Конечно, величие в человеческом смысле – это необъятность 

национального чувства величия, даже не укладывающаяся в человеческое 

значение. 

Ключевые слова: моральная целостность, эмоциональная 

нравственность, человеческая значимость, общественное содержание, 

человечество 

ALIJAN SULTANOV 

SPIRITUAL REVIEW 

ABSTRACT 

Each individual embodies a material (emotional) essence, simply constituting 

a living event by nature. Every society, in turn, constitutes a singular organism 

rooted in domestic life (A mode of existence born from nurturing the well-being of 

its members and attaining the inherent fulfillment present within each member. Here, 

the notion of ‘member’ holds symbolic significance, representing societies of diverse 

characteristics within the human realm, notably the phenomenon of statehood), 

which delineates their potential. The delineation at hand occurs through the balance 

between consumption and sacrifice within the spiritual layer of the aforementioned 

material (emotional) layer. This factor of expenditure epitomizes the concept of an 

incomplete society, one that coexists with its complete version yet bears some form 

of inadequacy in its partial manifestation.  

For instance, within such an incomplete society, an individual (in any social 

context on a global scale) appraises others based on their merit, whereas in a 

complete society, evaluation hinges on the position one (essentially) holds. 

Unfortunately, even in the 21st century, the prevailing sentiment among most 

people (and the individual societies they comprise, chiefly states and humanity as the 

full representation of these societies) is the acceptance of an eventual reduction to 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 339-348 

348 

mere land. Certain individuals (of intelligence) grasp this concept, while exceptional 

minds, (or geniuses), ultimately come to terms with this stark reality. 

In developed societies, the pursuit of benevolence often requires justification, 

whereas in less developed ones, rationale is sought. 

Undoubtedly, human greatness extends beyond individual moral integrity and 

emotional morality, encompassing the collective essence of humanity, which 

transcends ordinary human comprehension. 

Key words: moral integrity, emotional morality, human significance, societal 

essence, humanity 

Rəyçi: professor Nadir Məmmədli 




