
Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 408-416 

408 

https://doi.org/10.62837/2024.4.408 

MEHMAN QARAXAN OĞLU ƏLIYEV 

AMEA-nın Lənkəran Regional Elmi Mərkəzi 

mehmanqaraxanoglu23@gmail.com 

ÇAĞDAŞ HEKAYƏLƏRDƏ 

BƏDİİ-ESTETİK ÖZÜNƏMƏXSUSLUQLAR 

XÜLASƏ 

Məqalədə çağdaş hekayələrin üçündə - Sərdar Aminin “Atamın əlləri”, 

Ataqamın “Dişlək alma”sı və Şərif Ağın “Arıların səsizliyi”ndə bədii-estetik idealın 

fərqli təzahürləri göstərilməklə yanaşı, estetik mədəniyyətin ictimai-siyasi mühitdən 

ayrı olmadığı konsepti təsdiqlənir. Belə bir elmi qənaət hasil olur ki, gerçəkliyə 

münasibət həm də müəllifin etik-estetik niyyətini ortaya qoyur.  

Sərdar Amində mənəvi-estetik problem bir şərqli yazarın milli-əxlaqi 

platformasından diqqət mərkəzinə çəkilir.  

Şərif Ağ zorlanmanı müharibə təcavüzlərindən biri kimi ümumiləşdirərək 

çirkinlik estetikasının arxetiplərindən biri kimi səciyyələndirir. Oxucu inanır ki, 

müharibə də zorlanmanın bir növüdür.  

Ataqam isə bizə bədii-estetik baxımdan tamamilə fərqli bir mətn təqdim edir; 

hakeyədə iki fərqli dünyagörüş qarşılaşdırılır, birincidə müəllifin özü, digərində isə 

milli mentalitetimizə o qədər də uyğun gəlməyən qəhrəmanları dayanır. Müəllif 

zamanında qəhrəmanlarının qarşısından çəkilir, mövcud məkan və estetikaya xas 

olan dil seçir, bu da hekayənin cazibədarlığını xeyli artırır.   

Açar sözlər: Modern, estetik ideal, kontekst, estetik mədəniyyət, ictimai-

siyasi mühit, struktur, bədii-estetik 

Mehman Aliyev Garakhan oghlu 

ARTISTIC-AESTHETIC CHARACTERISTICS 

IN CONTEMPORARY STORIES 

ABSTRACT 

This paper delves into the artistic-aesthetic dimensions present in three 

contemporary narratives: "My Father's Hands" by Sardar Amin, "The Bitten apple" 

by Atagam, and "The Silence of the Bees" by Sharif Agayar. It elucidates how these 

stories embody the artistic-aesthetic ideal while underscoring the intrinsic connection 

between aesthetic expression and the socio-political milieu. Furthermore, it posits 

that the author's portrayal of reality inherently reflects ethical-aesthetic intentions. 

Sardar Amin's narrative places the moral-aesthetic quandary at the forefront, 

emanating from the national-moral framework characteristic of an oriental writer. 

mailto:mehmanqaraxanoglu23@gmail.com


Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 408-416 

409 

Sharif Agayar elucidates rape as a manifestation of wartime aggression, 

categorizing it as an archetype of aesthetic repugnance. This portrayal suggests that 

warfare itself embodies elements akin to rape. 

Atagam presents a distinct artistic and aesthetic narrative, delineating 

contrasting worldviews within the story. The author's withdrawal from the 

characters, adoption of a language reflective of the story's environment, and 

adherence to existing aesthetics augment the narrative's allure. 

Keywords: Modern, aesthetic ideal, context, aesthetic culture, socio-political 

environment, structure, artistic-aesthetic. 

 . Мехман  Алиев Гарахан-оглы 

ХУДОЖЕСТВЕННО-ЭСТЕТИЧЕСКИЕ ОСОБЕННОСТИ В 

СОВРЕМЕННЫХ РАССКАЗАХ 

РЕЗЮМЕ 

Статья не только показывает различные проявления художественно-

эстетического идеала в трех современных повестях -“Руки моего отца” Сардара 

Амина, “Надкусанное яблоко” Атагама и “Тишина пчел” Шарифа Аги, но и 

подтверждает концепцию о том, что эстетическая культура не отделена от 

общественно-политической среды.  

Повествование Сардара Амина выдвигает на первый план морально-

эстетические проблемы, вытекающие из национально-нравственных рамок, 

характерных для восточного писателя. 

Шериф Ага характеризует изнасилование как один из архетипов эстетики 

уродства, обобщая его как одно из проявлений агрессии военного времени. 

Читатель полагает, что война, это тоже форма изнасилования. 

Атагам же, с другой стороны, представляет нам совершенно другой текст с 

художественно-эстетической точки зрения в рассказе противопоставляются два 

разных мировоззрения, в первом-сам автор, а в другом его герои, не столь 

совместимые с нашим национальным менталитетом. Автор вовремя 

отстраняется от своих героев, выбирает специфичный язык, присущий для 

текущего пространства и эстетики, что значительно усиливает очарование и 

привлекательность повествования. 

Ключевые слова: модерн, эстетический идеал, контекст, эстетическая 

культура, социально-политическая среда, структура, художественно-

эстетический. 

Bədii-estetik özünəməxsusluğa  malik olmayan hər hansı incəsənət nümunəsi 

tarixin yaddaşında yalnız informatik bir fakt kimi qalmağa məhkumdur. Bəs bədii-

estetik özünəməxsusluq dedikdə nələr nəzərdə tutulur? Bütövlükdə estetik 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 408-416 

410 

mədəniyyəti formalaşdıran estetik düşüncələr, zövqlər, müəllifin estetik fikrinin 

bəddi yaradıcılıqda inikası, estetik tərbiyə, estetik ideal və hisslər, estetik biliklər, 

müəyyən tarixi şəraitdə çeşidli milli kultroloji aspektlər kontekstində  fərdin estetik 

təcrübəsi və s. buraya daxildir. Freydin dili ilə desək, “İnsanı bioloji varlıqdan ayıran 

nə varsa, mədəniyyəti əmələ gətirir. [1, 273] Çağdaş hekayələrimizin çoxunda bədii-

estetik özünəməxsusluqları araşdırıb təhlilə cəlb etmək imkanımız xaricindədir. 

Diqqətinizi Sərdar Aminin “Atamın əlləri”, Ataqamın “Dişlək alma”sı və Şərif Ağın 

“Arıların səsizliyi” hekayələrinə cəlb etməklə bədii-estetik sistemin 

özünəməxsusluğunu və emosional təsir gücünü göstərməkdir. 

Biz ədəbiyyata cürbəcür “rəngli” təriflər versək də, nəticə etibarı ilə o həm də 

fərdin sosiumda özünütəsdiq motivi ilə sıx bağlıdır. Həm Şərif Ağ, həm Ataqam, 

həm də Sərdar Aminin bu yöndəki çabaları təqdirəlayiqdir.  

Sərdar Aminin “Atamın əlləri” hekayəsi təbii təhkiyəsi, “susqun” alt yapısı, 

mövzu təzəliyi və stixiyasına görə müəllifin yaradıcılığında dönüş nöqtəsi olacağına 

inanıram. Hərçənd ki, Sərdarın buna qədər də yaxşı mətnləri vardı.  

Ataqam isə təvazökarlıq edib özünü yazıçı hesab eləməsə də (Bu həm də 

onun dünyanın ünlü yazarlarına sonsuz etiram və sevgisini simvollaşdıran vacib  

amillərdən biridir), zənnimizcə, artıq özünü təsdiq etmiş kamil bir yazıçıdır. 

Şərif Ağda isə elə ilk andan hekayənin adı paradoksallığı ilə diqqəti cəlb edir. 

Səs yoxsa, arı da yoxdur. Müharibənin qoyub getdiyi ən dəhşətli tablolardan biri də 

budur. Yüz on yeddi arı yeşiyinin səssizliyini yüz on yeddi arı yeşiyinin vızıltısı ilə 

əvəz etmək mümkün olsa, arı səsləri bütün qəsəbə səmasını doldura bilərdi. 

Müharibə həm də arı səslərinin məchulluqda dəfn edilməsidir. “Müharibə böyük 

dövlət işidir, - bu, həyat və ölümün əsasıdır, bu, yaşam və məhvolma yoludur. Bunu 

analmaq lazımdır.” [2, 151] 

Atasının əlləri “üstündə” öz uşaqlıq çağlarına qayıdan (“Atamın əlləri” 

hekayəsi) müəllifin beynində “gözlənilmədən” vaxtilə “palıd yarpaqlarının 

arxasından” onların “bağını pusan”, indi isə o əbədi “sükutlar” ölkəsində özünün 

bütün əsrarəngiz qadın gözəlliklərini “səxavətlə” soyuq daşa bağışlayan Reyhan xala 

ilə bağlı xatirələr işıqforun işıqları kimi yanıb sönür. Qəribədir, niyə məhz bu anda 

işıqfor gəldi ağlımıza?! Çünki “nağılçı” öz atası ilə Reyhan xanımın yaşadığı eşq 

macərasına “giriş”i məhz bir şərqli mentalitetindən irəli gələn abır-həya səbəbindən 

qırmızı işıqla əngəlləyir; yəni, olmaz! Bu həm də ölən xanımın ruhuna bir hörmət 

əlamətidir! Amma mətnin “yaşıl” işıq yanan yerlərindən oxucu o “qırmızı ərazi”yə 

də daxil ola bilir. Bizə görə, hekayənin ən böyük bədii-estetik məziyyəti də elə 

budur! Deyilib, demişik, təkrar edirik: Yazı prosesində müəllifin oxucu zövqünü 

“nəzərə alması” və ya “yaşıl” sinidə hər şeyi “hazır” bir halətdə ona təqdim etməsi 

doğru yol deyildir. Sirlilik, gizlilik mətnə oxucu marağını artırır, onun çəkici edir.  

Müəllif Reyhan xalanın həyətə gizli boylanışını müxtəlif prizmalardan izah 

etməyə “çalışır”: 1.  “…İçib evdə dava saldığı üçün” əri Niftulla dayını güdür. İstəyir 

ki, içməsin. 2. Ərindən qorxduğu üçün. Yalnız hekayənin sonunda məlum olur ki, 

təhkiyəçinin uşaqlıq xatirələrində “ilişib” qalan hər iki variant, sən demə, həqiqətə o 

qədər də uyğun deyilmiş. Diskurs məlum postulatı bir daha təsdiqləyir: Əsl həqiqətə 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 408-416 

411 

yol yanlışlıqlardan keçir. Təhkiyəçinin bu taktiki gedişini mətndə “qazanılmış” bir 

vaxt, bir fürsət kimi dəyərləndirmək olar. Məhz həmin sürədə müəllifin öz ata-

anasına, dogma yurduna, onun adamlarına, daşına, torpağına, dağına, dərəsinə nə 

qədər dərin tellərlə bağlılığı üzə çıxır. Hətta əcdadlarının əbədi uyuduğu yurd 

qəbiristanına da.  

Təhkiyəçinin qəbiristan sevgisi oxucunu çox duyğulandırır. İstər-istəməz 

Mübarək Peyğəmbərimizin bu sözləri yada düşür: “Darıxarkən tez-tez qəbiristanlığa 

gedin, orada rahatlıq taparsınız.” Yüz faiz əminik ki, o mistik “rahatlığ”ın içərisində 

çox müəmmaların açılış sirləri də gizlənib. Maraqlıdır ki, təhkiyəçi məhz 

qəbiristanlıqda həqiqətə gedən “ağappaq” yolu görür...   

Azərbaycan və dünya nəsrində ən mükəmməl “Qəbiristan”ı İsa Muğanna 

yaradıb. Əslində, romanın strukturu da qəbiristanvaridir; sanki əski başdaşıları kimi 

sıralanan, əslində sıralanmayan, iç-içə yığılan, bir-biriniin üstündə “dəfn olunan” və 

ya bir-birinin üstünə yıxılan cümlə konstruksiyalarından yığılıb həmin “Qəbiristan”. 

İsa Muğanna əvvəlki əsərlərindən bizə tanış olan qəhrəmanlarını da uyuduqları 

məkanlardan çıxarıb sanki keçmişlə gələcəyin layihəsi əsasında hazırlanan həmin 

“kosmik gəmi”yə - qəbiristana toplayır. Amacı insanlığın xilasıdır! 

Öz kiçik hekayəsində qəbiristana “geniş” yer ayıran Sərdar Amin də öz dahi 

sələfi İsa Muğannanın “Qəbiristan”ına hansı magik və estetik şifrələrlə bağlı 

olduğunu özü də hiss eləmədən, intuitiv bir şəkildə reallaşdırır. Hekayə həm də çox 

incə, həssas bir israrla bəzən başdaşılarına obrazları həkk olunan gözəl qadınların 

taleyində nəsə bizə məlum olmayan bir sirrin, gizliliyin  olduğunu da şəkilləndirir... 

Ataqamın “Dişlək alma”sı ilə Sərdarın “Atamın əlləri”ni birləşdirən ortaq 

nöqtə hər ikisində dünyanın baş açmadığı və heç bir zaman baş açmayacağı qadın 

müəmması hüdudsuzluğunun “xırda” bir mozaik parçasını maddiləşdirmək 

cəhdləridir. Böyük şərqşünas alim Rafael Hüseynov qeyd edir ki, VII yüzilliyin sonu, 

VI yüzilliyin birinci bölümündə doğulan yunan şairəsi Sapfo ilə Məhsəti arasında 

paralellər aparırlar. [3, 80] Sonra əlavə edir: “Platon Sapfonu “onuncu gözəl Muza” 

Alkey isə bəkarətli, ismətli deyə nişan verir. Pak Sapfo zaman keçdikcə pozğun 

Sapfo kimi qələmə verilir. Bizanslı yazıçı Tatian onu “pozğun erotomanka” hesab 

etmişdir.” [3, 82] 

Qeyd elədiyimiz kimi, Sərdarın mətnindəki simvolik “işıqfor” müəyyən 

məhdudiyyət və yasaqları rəsmiləşdirir. Ataqamda isə belə “işıqfor”, ümumiyyətlə, 

yoxdur. Çünki hadisələr işıqforun bəlkə də hələ “mövcud olmadığı” arealda baş 

verir. Müəllifin mətnin əvvəlində verdiyi izahatverici qeydi heç yerinə düşmür: 

“Primitivizm üslubunda hekayə.” Heç Sərdar Amin də ondan “geri” qalmır. O da 

hekayənin əvvəlində ithaf xarakterli bir cümlə yazıb: “Baş daşından boylanan gözəl 

qadınlara...”. Bu cür izahat tipli qeydlər haradasa obrazlı desək, mifik çoxəlli 

ilahənin əllərini kəsib üstünə qışqırmaq kimi bir şeydi: “-Sus! Bir cüt əl də bəsindi!” 

Hər dəfə Ataqamı oxuyanda qeyri-iradi öz-özümə deyirəm: Bu gün dünyaya 

çıxara biləcəyimiz beş-altı yazıçıdan (Söhbət onun təmsil etdiyi nəsildən gedir!) biri 

də Ataqam ola bilər. Biz isə görməzdən gəlirik. Niyə? Çünki onun və onun kimi 

istedadlı şəxslərin haqqını kəsib, özünü utanmadan “yazıçı” hesab edənlərə vermək 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 408-416 

412 

bizdə dəb halını alıb. Bu yerdə “fikir zadəganı” (Kamal Abdulla)  Hüseyn Cavidin 

aşağıdakı sözlərini xatırlamamaq olmur: “Turana qılıncdan daha kəskin, ulu qüvvət, 

Yalnız mədəniyyət, mədəniyyət, mədəniyyət!”  

Yüksək intellekt və erudisiyalı Ataqamın yeni hekayəsi çox maraqlı dil və 

struktura malikdir. Ataqam hadisənin baş verdiyi məkan və zamana uyğun “dil” 

seçir. Təbii ki, dünya nəsrində və bizdə modernizmdən gələn belə ədəbi təcrübə 

vardır. Tutaq ki, Markes “Patriarxın payızı”nı nikaraqualı şair Ruben Darionun 

poeziyası dili üzərində qurduğunu deyir. Kamal Abdullanın da “Yarımçıq 

Əlyazma”sı “Dədə Qorqud” eposu və Şah İsmayıl dövrünün dili üzərində qurulması 

şübhəsizdir. “Dişlək alma”nın dili, əslində, hər iki romanın dilindən fərqli olaraq 

daha əski çağlara gedib çıxır. O çağlara ki, orada dil ən bakirə sürəsini yaşayır, ona 

epitet, təşbeh və metaforaların “bic” nəfəsi dəyməyib. Maraqlıdır ki, hekayənin dili 

haqqında düşünəndə ağlımıza ilk gələn Kamal Abdullanın“Sehirbazlar dərəsi” 

romanı  olur.  

Qədim Hind-Çin fəlsəfi təlimlərinə görə, insanda aydınlanma (Nirva) daha 

çox uşaqlıq xatirələrinə qayıdarkən baş verir. Biz bunu Sərdarda da hiss etdik. Dildə 

də eyzən bu cürdü! Kamal Abdulla birnəfəsə “Sehrbazlar dərəsi”nə - ana dilin 

uşaqlıq çağlarına enib. Səssiz, dilsiz çağlarına. Bəlkə də o çağlardan qayıdır! Ataqam 

isə gedir... Onların yolda bir-birinə rast gələcəyinə əminik. “Dil – keçmiş dövrlərin 

ən obyektiv, ədalətli sənədidir. Onda salnamələrə xas qərəz yoxdur. O, zamanla bağlı 

cəfəng etiqadlardan azaddır, ideoloji sapdırmalara uymur. Dil ən dəqiq mənbədir.” 

[4, 133] “Ədəbi varislik” deyilən şey elə budur!  

Ataqam “səbrsizlik” edib hekayəsini primitivizm üslubunda yazdığını bildirir. 

Bunun yaxşı tərəfi də vardır; ən azından, oxucuya kiçik bir ipucu verir. Yaxşı 

olmayan tərəfini də yuxarıda qeyd etdik. Həmin fikrə əlavə olaraq demək istəyirik ki, 

tənqidçi, təhlilçi və ya ədəbiyyatşünas-alimin missiyasını yazıçı öz çiyninə 

götürməyə borclu deyildir. Burada kolumbiyalı dahi Markesin qəddar təcrübəsindən 

istifadə etmək lazımdır. O, müsahibələrin birində deyir ki, romanlarımı təhlil edən 

tənqidçilərin necə canfəşanıqla baş sındırmalarına baxıb həzz alıram! Zənnimcə, 

yazıçı tipinə ən qəddar nümunə Markes sayıla bilər! [5, 39] Bəli, yazıçı külli-

kainatda iblislə ittifaq bağlayan insanların sırasında ilk “qızıl” onluğa daxildir! Buna 

şübhəniz olmasın. 

XIX yüzilliyin sonu, XX yüzilliyin əvvəllərində dünya incəsənətinin bütün 

sahələrində zəlzələ effektli inqilabi dəyişimlər baş verdi. Primitivizm də bir cərəyan 

kimi bu dövrdə yaranaraq incəsənətin müxtəlif sahələrinə nüfuz etdi. Lakin daha çox 

rəssamlıqda qabarıq görünməyə başladı. Dahi fransız Qogen (1848-1903) 

impressionizm və primitivizmin ən böyük nəhənglərindən sayılır. Adətən, onun 

haqqında belə deyirlər: “Rənglərin və qadınların kralı.” Sivilizasiyanı qəbul etməyən 

dahi Taitidə və Markiz adalarında yaşayır və ömrünün sonuna qədər sadəlik, təbiilik, 

adilik, bir sözlə, primitivizm cazibəsindən çıxmır. 

Gələcək şöhrətindən xəbərsiz məşhur gürcü rəssamı Niko Pirosmani (1862-

1918) primitivizmin ən böyük ustadlarından biri sayılır. Sadə kənd həyatından 

götürülən mövzular onun tablolarını misilsiz edir. Rəsmlərinin adları da mövzuları 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 408-416 

413 

kimi sadə və gözəldir: “Beqonun kampaniyası”, “Kaxetiya çaxırı”, “Beş zadəganın 

şənlənməsi”, “Zürafə”, ”İnək sağan”, “Odun daşıyan” və s.  

Pirosmaninin müasiri olan böyük Azərbaycan yazıçısı Əbdürrəhim bəy 

Haqverdiyev də nəsrimizdə primitivizmin banisi sayılmalıdır. Çünki o, rəssamlıqda 

olduğu kimi, ən sadə, “bəsit”, çox da nəzər-diqqəti cəlb etməyən “primitiv” hadisə və 

obrazları gətirib ədəbiyyata. “Çeşmək”, “Mütrib dəftəri”, “Diş ağrısı” və s. hekayələr 

primitivizm üslubunda yaradılıb.  

Klassik təməl üzərində dayanan çağdaş nəsrimiz Ataqam kimi istedadlı qələm 

adamlarının sayəsində durmadan inkişaf edir, mövcud ənənələr “paketi” modern 

formatda dünyaya təqdim olunur. “Dişlək alma”da olduğu kimi...  

Cümə günü Zuridən körpəsi doğulan Baruti doğum evinin pəncərəsinə baxan 

ağacın budağından yellənə-yellənə uşağa ad da tapır: ”Afia”. Baruti ilə eyni 

qəbilədən olan qadın şənbə günü  “körpəsini qucağına alıb doğum evinin darvazasına 

çıxır” ki, əri gəlib onu Yarobara qəbiləsinə aparsın. Amma o gözləsə də, Baruti gəlib 

çıxmır. Bu zaman Kvame adında tanımadığı orta yaşlı bir kişi ona yaxınlaşıb azacıq 

söhbətdən sonra bəzək-düzəksiz: “- Mən sizin əriniz olacam, siz də körpənizin anası, 

-  deyib “Kvamenin qəbiləsinə - Saritaraya gedirlər”.[6, https://yarpaq.az/az/ataqam-

dislek-alma-primitivizm-uslubunda-hekaye/ ] 

Olsun ki, özlərini sivil dünya vətəndaşı hesab edın bizlər, urbanistik 

proseslərdən və meqopolislərdən ayrı düşmüş, lakin öz qədim adət-anənələrinə 

sədaqətlə boyun əyən və qəbilə halında yaşayan insanlara bir az qəribə baxaq. 

Məlum olur ki, qəbilə həyatı çox bəsit və primitiv qanunlarla idarə olunur. Biz də o 

yolu keçmişik. Sonralar insanlar özləri öz həyatlarını qəlizləşdirib müxtəlif qayda-

qanunlar, tabu və qadağalar yaratmaqla öz azadlıqlarını qurban vermişlər. Azadlıq 

olmayan yerdə estetik həzz də yoxdur. Əslində, həyat çox sadədir. Baruti olmasın, 

Kvame olsun, nə fərqi vardır? Əsas odur ki, körpəsinin atası olacaq. Sonra Baruti 

günlərin bir günü “tapılırsa”, burada yenə də qorxulu heç nə yoxdu. Ən azından, 

güclü əzələli Kvame onu boğub, Zuri ilə bir yerdə basdırıb öz həyatlarını davam 

etdirə bilərlər. Buradan elə bir qənaət hasil olur ki, estetik ideal və onun daşlaşmış 

prinsipləri ayrı-ayrı məkan və zamanlarda dəyişilir və ya daşlaşmış standartlar 

“yumşalır.” “Hər estetika müəyyən dövrlərin və müəyyən irqlərin gözəllik idealını 

təmsil edir. Müxtəlif olduğu üçün də dövrlərin və irqlərin gözəllik idealı 

dəyişməlidir.” [7, 79] 

Qəbilə həyatındakı təbiilik, sərbəstlik və azadlıq havası dilə də yansıyıb. 

Maraqlıdır ki, hekayənin qəhrəmanları da sadə və “primitiv” qəbilə dilində danışırlar. 

Ataqam demək olar ki, dili ana qaynağından uzaqlaşdıran bədii təsvir və ifadə 

vasitələrinə “əlvida” deyir.  

Əminliklə deyə bilərik ki, “sürüşkən”, ziqzaqlı, paradoksal və təbii ki, 

möhtəşəm qadın obrazları qalereyasına Ataqamın Zurisini də əlavə etmək olar. 

“Barışdırıcılıq” missiyasına görə o bizə qırx oynaşlı Boğazca Fatmanı (“Yarımçıq 

Əlyazma”) xatırladır. Demək olar ki, “bacılı”dırlar. “Ubulili” (görəsən, Ataqam bu 

sözü haradan tapıb?!) üstə iki kişi arasında düşən davanı onlara uzatdığı iki alma ilə 

“sakitləşdirən” Zurinin növbəti qadın hiyləgərliyinə lap “heykəl” qoymaq olar... 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 408-416 

414 

Hekayənin adı da çox maraqlıdır: “Dişlək alma” Ad bizə çoxüzlü estetik rakurs təklif 

edir. Amma əsas odu ki, o, qadını – Zurini simvolizə edir.  

“Sivil” insanın yozumunda Zuri başqa birisinin “artığı”, yəni, dişlək 

almasıdır. Ataqam, görünür, məhz bu nöqtədə “qəbilə sirri”ni saxlaya bilməyib, 

özünü ələ verir. Əgər Kvamenin bundan xəbəri olsaydı, sözsüz ki, müəllifin işini 

bitirərdi...   

Sevindirici haldır ki, hər iki müəllif – həm Sərdar Amin, həm də Ataqam 

daima axtarışdadırlar. “Axtarış”ın qarşısında “daima” yazmaq da heç doğru deyildir. 

Axtarış varsa, əbədi, daimi fasiləsizlik də vardır...       

Hər hansı bir diskursun (mətnin) qurulmasında yazıçının boynuna hansı bədii-

estetik missiya düşür, “Arıların səssizliyi” hekayəsində Şərif Ağ da məhz onu yerinə 

yetirib, nə ondan bir qram artığını, nə də əskiyini.  

Yazıçılıq üzücü bir sənətdir. Başqa sənətlərdə olduğu kimi, burada da qəlplik, 

saxtalıq, başdansovdu detallar, imitasiya əlüstü sezilir. Başlıcası, yazıçı 

“xlestakovçuluq” eləməməlidir, diskursun ana materiyası və ondan “sıçrayan” stixiya 

ona nə deyir, nə istəyirsə, onu eləməlidir - ona “tapşırılan”dan artığını yox. Qısası, 

mətndə dekorativ “kənaraçıxma”lar olmamalıdır. Şərif sanki bütün bunları nəzərə 

alıb son dərəcə korrekt bir mətn ortaya qoyub. 

Müharibə detalları snayperdən açılan atəş kimi dəqiq və sərrast olmalıdır. 

“Xırda” hesab elədiyimiz hər bir detala gərəkən miqdarda metaforik yük 

yüklənməlidir. Ondan artığını yükləsən, mənzilə “çatmayacaq”. Lap çatsa da 

hədəflədiyin nəticə alınmayacaq. Hekayənin adından tutub hadisələrin sonrakı 

gedişatına qədər Şərif hər şeyi nəzarətdə saxlayır, sözə, söz birləşməsinə cümləyə və 

hətta durğu işarələrinə onların götürə biləcəyi qədər yük-məna yükləyir. Biz niyə bu 

fikri söyləməkdə israrlıyıq? Çünki Şərifin əvvəlki mətnlərində bu “proporsiya” bəzən 

pozulurdu. Əgər desək ki, belə olanda mətn uduzur, bu da doğru olmaz, sadəcə, 

müəllif “israfçılıq” edirdi. Mətndə hər bir sözə, cümləyə və hətta struktur 

gəlişmələrinə maksimum qənaət etmək ən vacib amillərdən biridir... 

Müharibə də zorlanmanın bir növüdür və “dinc” həyatdakı zorlanmadan 

kəskin şəkildə fərqlənir. (Dinc həyat varmı? Ona görə qabıqcıqda yazdım!) 

Müharibədə insanlar qəddarcasına “zorlanır.” Özü də kütləvi şəkildə. Hekayədəki 

zorlanma hadisəsinə bu prizmadan baxmaq lazımdır. Müharibə situasiyasında 

namussuzluq arxetip kimi “zəifləyir”, gücdən düşür. Zorlanma hadisəsinin mətnə 

“transfer”i əslində həm də mətnin taleyini “həll edir” - Mədət kişi heykəl-adama 

çevrilir, ərini öz bacısıyla bir yerdə tutan qızı Şəkurə havalanır, Mədət kişinin 

yeznəsi “yoxa çıxır”, ən yaxın dostları ondan üz döndərir, zorlanmış qızından da heç 

bir xəbər-ətər gəlmir və arılar da səssizliklə “cəzalanır.” Bu, müharibənin qaçqın 

simasıdır. Nobelçi belarus yazıçısı Svetlana Aleksieviç müharibənin qadın simasını 

bizə göstərəndə heyrətlənmişdik: Müharibənin də qadın siması olarmış! 

Mətni “yetişdirmək” üçün yazıçıya qabaqcadan heç bir “ərazi” vəd olunmur. 

Deyilmir ki, bu, sən, bu da sənin yerin və mətni filan nişangaha qədər hərflə, sözlə, 

cümlə ilə “əkib” doldur. “Zərif” bir müqayisə aparaq. Məgər ana doğulacaq 

körpəsinin neçə santimetr boyu, nə qədər çəkisi olacağını qabaqcadan bilirmi?! 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,    ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 408-416 

415 

Bəzən qəribə “qarabasmalar”la rastlaşırsan: “Mən roman yazıram”, “povest yazıram” 

və ya “hekayə yazıram.” Hardan bilirsən ki, yazacağın roman sonda povest 

olmayacaq və ya povest kimi nəzərdə tutduğun mətn hekayəyə çevrilməyəcək? 

Hekayən də kiçik bir pritçaya! Mətni rezin kimi roman və ya povest sərhəddinəcən 

dartıb çəkməyinin bir xeyri varmı?! Qətiyyətlə deyirik, çağdaş romanlarımızın 

çoxunu “artıq ünsürlər”dən təmizləsək, hər romandan ortada bəlkə də bir gözəl 

hekayə mətni qalacaq. Niyə də olmasın? Şərif bizə ustalıqla “təmizlənmiş”, arınmış 

bir mətn təqdim edir. 

Detallara diqqət edək: 

1. Düz yeddi gündü ki, dizlərini qucaqlayıb dikdirdə oturan kişinin obrazı hava

ağardıqca bozumtul torpağın fonundan asta-asta seçilməyə başlayır. 

2. Təhkiyəçi yaxına gedə bilmir. Gedib nə edəcək?!

3. Şəkurənin dəhşətli qıyyası bütüm mətnə “dağılır”.

4. Təhkiyəçi hər ikisini tanıyır; həmkəndlisi Mədət kişini də, qızı Şəkurəni də.

5. Yaddaş “geriyə” işləyir: Şərq “despotizmi”nin cücərdiyi yerə - çayxanaya gəlib

çıxır. Toplum burada çayı üfürə-üfürə həmişə “ilıq” hücum taktikasını seçir. Bu dəfə 

də istisna deyildir. İcra nümayəndəsi və polis Mədət kişini məsxərəyə qoymaq üçün 

“danışdırırlar”. Hər ikisinin nə qədər qansız olduğu sezilir və anidən onların kölgələri 

əriyib yox olur. Hər iki şəxsin xəsis ştrixlərlə cızılmış “qəddar” obrazı yaddaşımıza 

köçür. 

6. Təhkiyəçi fonarı yenidən Mədət kişinin üzünə tuşlayır. Məlum olur ki, onun

Çayqovuşanda, bağı, barxanası, üstəlik 117 arı yeşiyi varmış. 

7. Sonra arı həyatının dəqiq təsvirləri gəlir. Həmçinin, Mədət kişinin təhkiyəçi

ailəsinə nə qədər yaxın və doğma olduğunu göstərən hərarətli lövhələr. 

8. Mədət kişinin özü də arı həyatı yaşayır; işgüzar, təmiz, ləkəsiz...

9. Sonra o məşum hadisə baş verir – yeznədən hamilə qalan baldız əhvalatı.

10. Sonrakı qəziyyələr məlumdur. Minillərə kök atan arxetip – yuxuya getmiş vəhşi

əjdaha oyanır. Hamı Mədət kişidən gen qaçır. Ortada bircə Uşaq qalır. Əzab çəkən 

Uşaq. Əvvəllər demişdik: Şərif heç bir zaman nə həyatda, nə də nəsrdə “qəddarlaşa” 

bilmir. Mərhəmətlilik onun nəsrindən qırmızı xətt kimi keçir. 

Şərifin nəsrindəki o Uşaq heç vaxt böyümür. Heç onun adı da yoxdur. 

Adsızlığına rəğmən onu böyük hərflə yazırıq. Müharibənin qaçqın üzündə gördükləri 

onu böyüməyə qoymur. Bu Uşaq həmişə Şəriflə bir yerdədir. “Şəkil” hekayəsindəki 

babasının gözünü çıxarıb onu “kor” edən də həmin Uşaqdır. Bu Uşaq hər şeydə 

özünü suçlu bilir. Suçluluq sindromu onu qarabaqara izləyir. Böyüklərin səhvlərinə 

görə də o, əzab çəkir... 

Ədəbiyyatı konseptual ideyalar ixrac edən fabrik kimi qavrayanlar vardır. 

Guya ədəbiyyat gecə-gündüz havaya tüstü yerinə “aktual” mövzu və ideyalar 

püskürməlidir. Əlahəzrət fakt isə tamam başqa şey deyir: Ədəbiyyat bədii-estetik 

hislər səltənətidir. Öz yerini tez-tez dəyişən həmin hisləri məhz əsl sənətkar lapdan 

tutub “saxlayır” və həmin andaca “buraxır”... Buraxır ki, birbaşa oxucu qəlbinə nüfuz 

edib ona təsir etsin, ona “yeni” ovqat yaşatsın, ruhunu tərpədə bilsin. Sözügedən 

hekayə bunu ustacasına bacarır... 

https://kulis.az/news/13153


Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 4, 2024 
Səh. 408-416 

416 

Şərif müharibənin – bu planetar iblisin kainata “dağıtdığı” kataklizmlər 

fonunda insan psixologiyasındakı ağrılı “keyfiyyət” dəyişmələrini, travmatik izləri, 

bütövlükdə bir kəndi, qəsəbəni örtə biləcək simvolik qaçqın çadırı altında insanların 

bir-birindən uzaqlaşıb özgələşməsinin dərin sosial-psixoloji səbəblərini axtarıb üzə 

çıxarmağa can atır. Özü də bunu çox mərhəmətlə edir! 

Ədəbiyyat toplumsal problemlərdə “ilişib” qalanda tədricən “sönür”. 

Planetarlıqda isə enerji “yığır”. Bugün dünyamızın bütövlükdə bir qaçqın şəhərciyinə 

çevrildiyini göz önünə gətirsək, Şərifin, ümumən, minlərin, milyonların hansı 

ağrılarla yaşaması kadr-kadr şəkillənər. Müəllif bizə yüksək estetik zövq və 

sənətkarlıqla işlənmiş, son dərəcə dəqiqliklə “montaj” edilmiş cəmi bircə mükəmməl 

kadr təqdim edir.  

Sərdar Aminin “Atamın əlləri”, Ataqamın “Dişlək alma”sı və Şərif Ağın 

“Arıların səsizliyi” hekayələri posmodern ovqatda yazıldığından həmin mətnlərdə 

klassik estetik mədəniyyət anlamının tədricən zəiflədiyini, neomodern bəddi-estetik 

fikrin önə keçdiyini görürük. İstər-istəməz ədəbiyyatşünas-alim Təyyar 

Salamoğlunun aşağıdakı fikri ilə razılaşmalı oluruq: “Estetik düşüncə həmişə ictimai 

şüurun inkişafını qabaqlamışdır.” [8, 24]  

Ədəbiyyat 

1. Mehdi Niyazi, Mehdi Dilarə. Fəlsəfə tarixində fəlsəfə. Nə üçün və necə deyilənlər

haqqında kitab (Fəlsəfə üzrə dərs vəsaiti). Qanun. Bakı - 2005, 276 səh. 

2. Tszin-U. Hərb sənəti.  (Qədim çinin yeddi hərb qanunu ), Zəkioğlu”, Bakı-2009,

620 səh. 

3. Hüseynov Rafael. Söztək gözəl. Şərq-Qərb. Bakı-2013, 560 səh.

4. Süleymanov Oljas. Az-Ya. “Şərq-Qərb”, Bakı – 2007, 272 səh.

5. Markes Qabriel. Seçilmiş əsərləri. “Şərq-Qərb”. Bakı-2010, 672 səh.

6. https://yarpaq.az/az/ataqam-dislek-alma-primitivizm-uslubunda-hekaye/

7. Le Bon Qustav. Kütlə psixologiyası. “Zəkioğlu”, Bakı-2006, 327 səh.

8. Salamoğlu Təyyar. Azərbaycan ədəbiyyatının müasir problemləri. Bakı – 2014,

512 səh. 

Rəyçi: akademik Muxtar İmanov 

https://yarpaq.az/az/ataqam-dislek-alma-primitivizm-uslubunda-hekaye/



