
 

Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 5, 2024 

Səh. -------------------- 

 

 – 283 –

 

ƏDƏBİYYATŞÜNASLIQ 
 

                                                RƏNA N.RZAYEVA 
AMEA akad.Z.M.Bünyadov adına  

                                               Şərqşünaslıq İnstitutunun İran  
                                               filologiyası şöbəsinin aparıcı elmi  

                                                     işçisi, dos.  
                                              rzayeva1958@icloud.com  

 
“TƏSƏVVÜF” İSLAM İDEOLOQİYASININ, İSLAM ƏXLAQININ 

ƏSASINDA YARANMIŞ BİR TƏLİMDİR 
Xülasə 

Təqdim olunmuş məqalənin əsas məqsədi təsəvvüfün bir təlim kimi İislama və 
Qurana əsaslandığını nəzərə çatdırmaq, təsəvvüfün zöhd, təsəvvüf və təriqqət olaraq 
üç mərhələyə bölünməsini tədqiq etməkdir. Məqalədə təsəvvüf, mürid-mürşid 
münasibətləri müəyyən qədər araşdırılaraq təqdim edilmişdir.  Təsəvvüfün, sufiliyin  
zöhdlə, zahidliklə  eynilik təşkil etdiyini, bu təlimin kökünü zahidlikdən götürdüyünü 
nəzərə çatdırmaqdır. Məqalədə həmçinin fəlsəfə ilə təsəvvüfün yaxınlığından, 
onların hər ikisinin bir-biri ilə əlaqəli olmasından bəhs edilir. Bu təlimlərin yaxın 
prinsiplərə əsaslandığından bəhs edilir.  Bundan başqa məqalədə İslamın başlıca 
prinsipi olan Tövhiddən də söz açılır. Daha sonra  təsəvvüf, şəriət və fəlsəfə 
təlimlərinin  ortaq bir məxrəcdə birləşərək cəmiyyətə öz təsirini göstərməyə 
başlamasından da söz açılır və bu prinsiplərin, mərhələlərin hər biri ayrı-ayrılıqda, 
qismən də olsa, təhlil edilir.  

 Nəticə etibarilə təsəvvüfün keçdiyi mərhələlər, hər bir mərhələnin fərdi 
xüsusiyyətləri, təlimin prinsiplərinin başqa təlimlərlə kəsişdiyi məqamları təqdim 
edilir.  

        Açar sözlər: təsəvvüf, zahidlik, fəlsəfə, tövhid, təriqət, zahid, təlim 
 

 РЗАЕВА Р. Н. 
«СУФИЗМ» — УЧЕНИЕ, ОСНОВАННОЕ НА ИСЛАМСКОЙ 

ИДЕОЛОГИИ И ИСЛАМСКОЙ МОРАЛИ 
Резюме 

Основная цель представленной статьи заключается в представлении  
суфизма как учение основанную на Исламе и Коране, изучить  суфизм 
разделённый  на три стадии как аскетизм, суфизм и тарикаты. В статье в той 
или иной мере рассмотрены и представлены  отношения суфий как муридов и 
муршидов  . Следует отметить, что тасаввоф и суфизм связаны аскетизмом и 
аскетами, и что это учение берет свое начало именно от аскетизма. В статье 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 5, 2024 

Səh. –––––––––– 

 

 – 284 –

также говорится о близости философии и суфизма, о том, что они оба 
родственны друг другу. Считается, что эти учения основаны на близких 
принципах. Кроме того, в статье также говорится о Единобожии, являющемся 
основным принципом Ислама. Позднее упоминается, что учения суфизма, 
шариата и философии, объединенные общим знаменателем, стали оказывать 
свое влияние на общество, и каждый из этих принципов и этапов 
анализируется и отдельно, и  частично. 

В результате представлены этапы суфизма, индивидуальные особенности 
каждого этапа, точки пересечения принципов учения с другими учениями.       

 Ключевые слова: суфизм, аскетизм, философия, монотеизм, секта, 
отшельник, учение 

 
 

                                                 RANA  N. RZAYEVA 
"SUFISM" IS A TEACHING BASED ON ISLAMIC IDEOLOGY 

AND ISLAMIC MORALITY 
Summary 

The article is directed to the study of Sufism, one of the most important factors 
influencing the cultural-spiritual and socio-political life of the medieval East. In the 
article, an attempt has been made to clarify the extreme and moderate aspects of 
Sufism by reviewing its formation and path. The presented article also talks about 
sects, sect literature, creation and spread of this literature. In addition, the article also 
mentions that Sufism was originally rooted in asceticism and that Sufis are followers 
of some kind of hermits. 

In addition, the article mentions that Sufism and philosophy intersect at a 
common point and that they complement each other. It is said that philosophy is 
related to the secular world, and Sufism is related to the spiritual world. 

In the article, an attempt was made to create a general idea of a mystical and 
religio-philosophical worldview of "Sufism" that emerged within the framework of 
Islam and considers it possible for a person to communicate directly with God 
through a personal psychological experience. 

From this point of view, Sufism should be studied and studied in parallel with 
philosophy. 

Key words: Sufism, asceticism, philosophy, monotheism, sect, hermit, teaching 
 
Son zamanlar  alimlərin, tədqiqatçıların diqqət mərkəzində olan, cəmiyyəti 

düşündürüb xüsusi dini, fəlsəfi, mistik təlimə cəlb edən mövzu “təsəvvüf”dür.  
VIII-IX əsrlərdə meydana gələn sufizm müsəlman Şərqində ən çox yayılmış  

dini-fəlsəfi, mistik dünyagörüşüdür. Təsəvvüfün həm Şərq, həm də Qərb 
tədqiqatçılarının çoxu bu fikirdədir ki, bu təlim İslam zəminində meydana gəlib və 
onun iki əsas mənbəyi var: Quran və sünnət. Başqa kənar təsirlərin o qədər də 
əhəmiyyəti yoxdur. ( 2, s.107.) 



 

Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 5, 2024 

Səh. -------------------- 

 

 – 285 –

 Təsəvvüf İslamın mənəvi, ruhani həyat tərzidir. Bu təlimin tədqiq edilib 
öyrənilməsi təkcə bir cərəyanın öyrənilməsi kimi qiymətləndirilə bilməz. Belə ki, 
təsəvvüfün öyrənilməsi müsəlman ədəbi, mədəni, fəlsəfi fikrinin formalaşlandığı bir 
zaman kəsiyini əhatə etməklə həmin zaman kəsiyində geniş vüsət almış  mükəmməl 
bir təlimin   davamlı şəkildə inkişafını tədqiq etmək deməkdir.  Məhz bu təlimin 
yaranması ilə  insanın öz “mən”i ilə mücadiləsi nəticəsində saf, yəni “sufi” 
adlandırılan insanlar meydana çıxmışdır. Məhz bu insanlar öz yaşam tərzləri, öz 
dünyagörüşləri, öz daxili dünyaları ilə “təsəvvüf”ü yaratmışlar. “Təsəvvüf” İslam 
ideoloqiyasının, İslam əxlaqının əsasında yaranmış bir təlimdir ki, onun aparıcı 
ideyası dünyəvilikdən uzaqlaşıb batiniliyə, iç dünyasına çəkilmək, bütün nəfsanə 
hisslərdən uzaq durub, ali hisslərlə yaşamaqdır . Sufilərə görə ancaq bu yolu gedən 
insan İlahiyə qovuşmağa qadirdir. Sufizm təmsilçiləri hesab edirdilər ki, şəxsi ruhi-
psixoliji təcrübə vasitəsilə insanın Allah ilə biləvasitə mənəvi ünsiyyəti, heç olmasa 
hələlik kənardan seyr etməsi, sonra isə tamamilə qovuşması mümkündür. ( 2, s.107. 
Yusif Rüstəmov.) 

Təsəvvüfdə, şübhəsiz ki, bəşəriyyətin ən müxtəlif dini və mistik-ekstatik 
sistemlərinin  

irsinin elementləri vardır: yəhudi Kabbala və erkən xristian qnostisizmi,  
zərdüştilik etikası  

və hindu teologiyası... 
Hətta sufizmin bəzi müddəaları ilə qədim misirlilərin və Mesopotamiya 

sakinlərinin  
varlığın mahiyyəti və mənası haqqında təsəvvürləri arasında əlaqə vardır. 

Bununla belə, sufilərin bütün nəzəri konstruksiyaları və onların bütün mənəvi 
praktikası tövhid anlayışına - Tanrının birliyinə və ölməz insan ruhunun tədricən 
Yaradan ilə vəhdətə  yüksəlməsi konsepsiyasına tabedir.(3, c.10 )   

Müsəlman olan bir insanın ən birinci öhdəliyi, borcu və Allahın onun üzərində 
olan ən böyük haqqı məhz  Tövhiddir.  Bəs tövhidə necə yiyələnmək mümkündür? 
Tövhidi mürşidsiz anlamaq, qavramaq mümkündürmü?  

İmam Qəzalinin “Abidlər yolu” əsərində oxuyuruq: Düşünərsən ki, “ Haqqında 
bəhs edilən  Tövhid təlimi mürşidsiz əldə edilə bilərmi?  

 Bil ki, ustad, mürşid yol göstərən, asanlaşdırandır. Onunla birlikdə öyrənmək 
daha asand və daha rahatdır. Bunu mürşidsiz öyrənməyi Allah-Təala həddindən çox 
sevdiyi quluna ehsan edər. Onların mürşidi isə Allah Təaladır”.( 9, s.36 )  

Sufizmin formalaşma mərhələsi VIII-X əsrlərə təsadüf edir ki, bu dövrdə o, 
asketizmdən  

(zahidlik hərəkatından) ayrılaraq müstəqil dini-fəlsəfi və əxlaqi  bir  təlimə 
çevrilmişdir.  

Doğrudur, bəzi tədqiqatçılar zahidliyi nəzəri irsi, müəyyən təlimi, doktrinası 
olmadığı üçün sufiliyə aid etmirlər, asketizmin dünya nemətlərindən əl çəkib, 
tərki-dünya olub haqq yoluna qədəm qoymaqdan başqa  bir şey olmadığını 
iddia edirlər və bu şübhəsiz ki, çox mübahisəyə səbəb olur. Belə ki, sufizmin, 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 5, 2024 

Səh. –––––––––– 

 

 – 286 –

məhz, zahidliyin içindən doğan bir təlim olduğunu təsdiq edən bir çox 
faktlardan biri də, elə onda da tərkidünyalıq prinsipinin mövcudluğudur. 
Bundan başqa,  sufizmin aparıcı ideyaları olan daxili, mənəvi təmizlənmə, 
dünya nemətlərindən imtina, nəfs üzərində hakim olmaq kimi xüsusiyyətlər də 
kökünü, məhz, zahidlikdən götürmüşdür.  

( 5, s.33.)   
X əsrin sonları XI əsrin əvvəllərində İslam dünyasının ehkam ilahiyyatı öz 

sonuna yetişməkdə idi, məhz bu dövrdə yaradılmış hər hansı tarixi, aqioqrafik 
və başqa ədəbi abidələrdə dövrün tanınmış, nüfuzlu ilahiyyat alimlərinin, 
müxtəlif təriqətlərin nüfuzlu nümayəndələrinin təsiri açıq-aşkar təzahür 
edirdi.( 4, s.94 ) 

Nəhayət, təsəvvüf, şəriət və fəlsəfə təlimləri ortaq bir məxrəcdə birləşərək 
cəmiyyətə 

öz təsirini göstərməyə başlamışdır. ( 4, s.99 )   
Əslində, təsəvvüflə fəlsəfənin kəsişdiyi bir  fundamental məqam mövcuddur. 

Mahmud Erol Kılıcın «Təsəvvüfə giriş» kitabının «Təsəvvüf Ezoterik Bir 
Hikmət Fəlsəfəsidir» bölümündə oxuyuruq: «Fəlsəfə ilə təsəvvüfün birləşdiyi və 
ya ayrıldığı məqam mövcuddur. XV əsr İslam filosofu, teoloq, şair Cəlaləddin 
Dəvvani deyir: «Təsəvvüf ilə fəlsəfə qonşudurlar. Bir-birlərini ziyarət edərlər». 
Hər hansı bir məsələ antoloji (dünyanın yaranışını öyrənmək prinsipləri) və 
epistemoloji (dünyanın yaradılmasının prinsiplərinin öyrənilməsi şərtləri) 
məsələləri öyrənməyə yönəlmişdirsə, bunu «fəlsəfə» adlandırmaq olar. Təsəvvüf  
isə  ezoterik, inisiyatik (batini və  cilddən-cildə, haldan-hala düşmə, dəyişmə) 
baxımdan bir hikmət fəlsəfəsidir. Çünki «Təsəvvüf», əslində, bir din 
fəlsəfəsidir».( 10, səh.87 )  Yəni fəlsəfə dünyanı, dünyanın görünməyən 
tərəflərini öyrənirsə, təsəvvüf  insanın iç dünyasını, görünməyən tərəflərini 
öyrənir. Məlumdur ki İnsan ilə Dünya  bir vəhdət təşkil edirlər və nə dünyanı 
insandan kənarda, nə də insanı dünyadan kənarda qavramaq, dərk etmək 
mümkündür. Bu səbəbdən təsəvvüf din fəlsəfəsi kimi qəbul olunmalıdır.  

İslam ezoterizmi,  dediyimiz kimi, “batinilik” anlamına gəlir ki, bu da təsəvvüfün  
əsas göstəricisidir. ( 8, s.26.) 
Ümumiyyətlə “Təsəvvüf” nədir sualına necə cavab vermək olar? 
 Təsəvvüf kamil bir mürşidin rəhbərliyi və nəzarətində tərbiyə almaqdır. Bu 

tərbiyənin sonu isə olğun bir insan olmaqdır. Bu olğun insana Allah adamı 
(ricalullah) deyilir. 

 Təsəvvüf dünya adamını Allah adamı etməkdir. 
 Təsəvvüf qəlbi fani şeylərdən təmizləyib Allaha bağlamaqdır. 
 Təsəvvüf əslini tanımış, mənəmlik əngəlini aşmış, nəfsini islah etmiş, ilahi 

sevgi ilə köklənmiş, qəlbi hür, könlü Allah ilə hüzur tapmış gözəl insan 
yetişdirməkdir.( 7, s.32 ) 

 Əslində, təsəvvüf insan tərbiyəsini hədəfə alan və insanı daima gündəmdə 
tutan bir sistemdir.  Nə qədər ki dünyada insan var və nə qədər ki insan gözəl əxlaqa 



 

Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 5, 2024 

Səh. -------------------- 

 

 – 287 –

malikdir - belə ki gözəl əxlaq Allaha xidmətin əsas şərtidi -  təsəvvüf də mövcud 
olacaqdır. Təsəvvüfün özünə məxsus tərbiyə, əxlaq prinsipləri mövcuddur.  Təsəvvüf 
bir ədəbdir, pis xüsusiyyətləri tərk edib, gözəl xüsusiyyətlər qazanmaqdır, kimsədən 
inciməmək, kimsəni incitməməkdir, nəfsə qarşı bir mübarizədir, hər kəsin yükünü 
çəkmək, kimsəyə yük olmamaqdır, bütün insanlara sevgi ilə baxmaq və onları özünə 
dost bilməkdir. 

 Ümumilikdə isə “təsəvvüf” ün mənasını, bu təlimin nə demək olduğunu, bu  
təlimin dərinliyində hansı məqamların durduğunu birmənalı şəkildə ifadə etmək,  

müəyyənləşdirmək, demək olar ki, mümkün deyildir. 
 ....Sufizmi məzhəb də hesab etmək  mümkün deyildir, belə ki, sufilər heç bir 

dini ehkama bağlı deyillər və daimi ibadət yerləri yoxdur...( 1, s.43) 
 Bütün bu qarşıya çıxmış suallarla bərabər “təsəvvüf”ün kamil bir təlim, 

“sufi”nin isə  
kamil bir insan, nəfsinə hakim olan bir mömin olduğunu söyləməmək mümkün 

deyildir.  
      Bəs sufi kimdir? Sufilərin dünyagörüşü, dünyaya baxışı nədir? Onların 

nəzərində kamillik, saflıq nədir?  Sufilər kamil insanın əldə etdiyi bəşəri kamilliyi 
bütün ilahi sifətlərin tarazlıqda qovuşması və Allahın Özünün Öz surətində tam 
təcəllisi kimi görürlər.(11, s.27 ) 

 Təsəvvüfü müəyyən qədər anlamaq, bu təlimin özəlliklərini dərk etmək üçün, 
şübhəsiz ki, bir qədər əvvələ müraciət etmək lazımdır.  

Təsəvvüf tarixi öz-özlüyündə, zöhd, təsəvvüf, təriqət olmaqla, üç mərhələdən 
ibarətdir.  Onun birinci mərhələsi zöhd olub daha çox bu yolun yolçularının həyat 
tərzini özündə təcəssüm etdirir. Təsəvvüfün bu mərhələsində insan özü ilə mücadilə 
edib  nəfsanə hisslərdən, dünya, dünya nemətlərindən əl çəkib, insanlardan, 
cəmiyyətdən uzaqlaşıb tək yaşamağı özünə yol seçərək səbir, Allah qorxusu, hüzn, 
zikr, şübhəli olan hər bir şeydən uzaq olaraq yaşamağı seçir. Zöhd dövrünün sonu 
VIII əsrin ortalarına-İslam tarixinin tabiin  

( səbahələri görmüşlər) dövrünə təsadüf edir. 
             Seyid Yəhya Bakuvi zöhdü belə ifadə edir: 
  Zöhd adlı bu mənzilə gəldiyin zaman 
  Sənin vəzifən yalnız təsbeh və vird olacaqdır. 
  Allahı yad etməkdən başqa işin olmayacaq, 
  Dilin daima zikr və əzkarda olacaqdır. 

Mürəqqeni özünə libas edəcəksən, 
Bu mənzildə bundan başqa bir şeyin olmaz. 
Yamaqlı kilimi özünə səccadə edəcəksən. 
Həlimliyi, yumşaqlığı özünə şüar edəcəksən, 
Dünya sevgisindən tamahını kəsəcəksən. 
Qəlbini və ruhunu bütünlüklə Mövlaya tapşıracaqsan, 

Allahın zikrindən özgə həmdəmin, 
İbadətdən özgə cəhdin və səyin qalmayacaq. 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 5, 2024 

Səh. –––––––––– 

 

 – 288 –

Gecə-gündüz Dostu yad edərək nalə çəkəcək, 
Canü könüldən Dostun vüsalını arayacaqsan. 
Canının bundan özgə təmənnası qlamayacaq, 
Yanmaqdan başqa dərmanın olmayacaq.( 6, IIcild.s.33) 
Gördüyümüz kimi, burada bütün fikir “Dost”a, yəni “Allah”a yönəlmişdir.  
Bu təlimin ikinci mərhələsi olan təsəvvüf isə ilk  olaraq  Bəsrədə meydana 

gəlmişdir. İlk olaraq sufi adını alan Əbu Haşim əs-Sufi(v.767) olmuşdur və ilk təkkə 
də Suriyada Rəml şəhərindəki Əbu Haşim təkkəsidir. Məhz Əbu Haşimlə başlayan 
təsəvvüfi hərəkatlar qısa bir zamanda digər İslam ölkələrinə də yayılmışdır.  

IX əsrdən başlayaraq təsəvvüfdə müəyyən sistem yaranmağa  başlamışdır.  
Bir tərəfdən  təsəvvüfün prinsip, ideyaları müəyyənləşir, digər tərəfdən sufi 

təkkələri qurulmağa başlamışdır. Bu dövrdə təsəvvüfdə böyük dəyişiklik, inkişaf 
açıq-aşkar özünü göstərməkdə idi. Məhz həmin dövrdə təsəvvüf sözünü ilk dəfə 
olaraq işlədən Məruf Kərxi, təsəvvüf düşüncəsinə mərifət ünsürünü gətirən Zunnun 
Misri, təsəvvüfi halları incəliyən Səri Səqəti, zöhd və təsəvvüfə yeni meyarlar gətirən 
Bəyazid Bəstami, Haqq yolunda canından keçən Mənsur Həllac, Qəzalini hazırlayan, 
yetişdirən və Bağdad sufilərinin mübaliğəsiz ustadı qəbul edilən Cüneyd Bağdadi, 
Allah qorxusuna əsaslanan təqva anlayışı ilə Həsən Bəsri, ilk təkkəni quran və sufi 
ləqəbli ilk zahid Əbu Haşim əs-Sufi, təsəvvüfə Allah eşqini gətirən Rəbiə əl-
Ədəviyyə kimi zahidlər və sufilər olmuşlar.  

 İlk təriqətlərin meydana gəldiyi XII əsrə qədər olan bu dövrdə təsəvvüf daha 
çox praktikaya-təcrübəyə əsaslanırdı. Həmin dövrdə nəzəriyyəyə  çox üstünlük 
verməyən təsəvvüf sadə, lakin dərin anlamda  bir mənəvi həyatı özündə təcəssüm 
etdirirdi. 

 Yenə də Seyid Yəhya Bakuviyə müraciət edərək onun təsəvvüf haqqında  
dediklərinə nəzər salaq: 
  Digər mənzilin təsəvvüfdür, 
  Sən burada təkəllüfdən azad olursan. 
  Bu mənzildə bütün dünyəvi istəklər (həvalar) getmiş olur, 
  Saflıq süpürgəsi ilə bu yoldan süpürülüb atılır. 
  Bir tükün ucu qədər səbəbin rəngi və ətri yox, 
  Dostdan başqa səndə bir arzu yoxdur. 
  Vəhdət şərabından elə yekdil olursan ki, 
  Kəsrət də sənin nəzərində vəhdətlə bir olur. 
  Dostdan başqa heç nə görmürsən, 
  Sən ikilikdən azad olursan. 
  Nəfsin bütün feilləri bir yöndə olsa, 
  Xəyanətə bir tük ucu qədər yer qalmaz. 
  Səndən gərəksiz bir söz çıxmaz ki, 
  Dedikdən sonra təəssüf edəsən. 
  Sən hərəkətlərində və sözlərində saf olarsan. 
  Qal və halın müvafiq olar, 



 

Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 5, 2024 

Səh. -------------------- 

 

 – 289 –

  Bu mənzilə qədər gəlib çatan hər kəsin 
  Qəlbindən minlərlə nalə qopar. 
  Sözü də məna olar, 
  Qəlbindən gəlməyən bir söz söyləməz. 
  Qəbi Haqdan xəbər verən məna olar, 
  Ona hər zaman Haqdan müjdə gələr.(6, IIcild.s.46) 
 Artıq məlumdur ki, təsəvvüf mahiyyətli şeirlərdə, Allahın dərkinə göstərilən 

cəhdlər eşq və məhəbbətlə eyniləşdirilir və Allahın özü “Dost”, “Yar”, “Haq”, 
“Sevgili” adlandırılır. Misal gətirdiyimiz bu iki parçada da, şübhəsiz ki, “Dost” 
deyəndə Allah nəzərdə tutulmuşdur. 

 Artıq XII əsrin ikinci yarısından başlayaraq təsəvvüf təşkilatlanma prosesinə 
girmişdir.  Təsəvvüfün qayda, üslub  və üsulları bəzi fərqlərlə yenidən 
müəyyənləşərək mütəsəvviflər tərəfindən öz adlarına bağlı müxtəlif  təriqətlər 
şəklində yaranmağa başlamışdır. Təsəvvüfün daha təsirli olmasını, xalq arasında 
daha sürətli bir şəkildə yayılmasını təmin edən təriqətlər varlıqlarını bütün İslam 
dünyasında günümüzə qədər qoruya bilmişlər. (12, s.71) Bu təriqətlərin hər birinin 
ayrı-ayrılıqda oxşar və fərqli cəhətləri vardır. Ən əsası isə odur ki, onların hamısının 
seçdiyi və getdiyi yol Haqq yolu, məqsədləri  Haqqa qovuşmaq olub.  

 
                                                    

Ədəbiyyat siyahısı: 
 
1. İlhamə İbrahimova. Mövlana Cəlaləddin Ruminin “Məsnəvi-ye Mənəvi” 

əsəri İslam təsəvvüfünün əsas qaynaqlarından biri kimi” Bakı.”Nafta-Press” 
2005.178səh. s.43 

2. Yusif Rüstəmov. Fəlsəfənin əsasları. Nurlar nəşriyyat poliqrafiya mərkəzi. 
Bakı 2007.504səh.s.107. 

3. Джалаладдин Руми. Дорога превращений.Суфийские притчи в 
поэтическом переводе Дмитрия Щедровицкого.Москва.2011.380стр. с10)   

4. s.94 Маматов М.А. Сущность суфизма: для студентов с углубленным 
изучением истории и культуры ислама–Уфа: Изд-во БГПУ, 2011, 168 с. 21 

5. s.33. И.Р.Насыров Основания Исламского Мистицизма Генезис и  
Эволюция Языки Славянских  Культур  Москва 2009 

6. 10. IIcild.s.33 
7.  Dilaver Selvi. Kaynaklarıyla Tasavvuf (adab-mürşid-hizmet), Semerkand.  
İstanbul.2013. 694 səh, s.32) 
8. Ergun Candan. Tasavvufi Batini Ezoterik Öğetilere Göre Kuran-ı Kerimin 

Gizli Öğretesi. İstanbul-2011. 581 səh. s.26. 
9. İmam Qazali. Abidler yolu. Çağaloğlu-İstanbul-2011.343səh.s.36 
10.  səh.87 Mahmud Erol Kılıç, Sufi Kitap, 5.baskı, səh.87 
11. Mahmud Erol Kılıç  Tasavvuf düşüncesi. Bakı.2014.334səh. s.27 



Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi M. Füzuli adına Əlyazmalar Institutu,                                                                      ISSN 2224-9257 

Filologiya məsələləri № 5, 2024 

Səh. –––––––––– 

 

 – 290 –

12. Mehmet Rıhtım. Seyid Yəhya Bakuvi və Xəlvətilik “Qismət”-2005-Bakı. 
252səh.s.71 

 
Rəyçi: filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent  Günay Verdiyeva 

 


