Azarbaycan Milli Elmlor Akademiyasi M. Fiizuli adina Slyazmalar Institutu, ISSN 2224-9257
Filologiya masalalari Ne 8, 2024
Soh. 166-172

https://doi.org/10.62837/2024.8.166
NARIFO MOMMODOVA KAMANDAR 0)VA|
narifesmaylzada@gmail.com.
Baki Dovlat Universiteti
“Diinya adabiyyat1” kafedrasi
Baki, Z. Xalilov kiic. 23

OZGOLOSDIRILON QADINLARIN UCALAN SOSi
“POSTKOLONIAL FEMINIiZM”

XULASO

Postkolonial feminizm Sorqin imicini Qarbin goziindo dekonstruksiya edir. O
bildirir ki, etnik zominde miinaqisalor asasan Sorq-Qarb bdlgiisiinden qaynaqlanir.
Basqa sozlo, postkolonial feminizm vurgulayir ki, Qoarbin homogenlogdirms siyasati
sorqlini hor zaman “bagqa’”s1 kimi toqdim edir. Eyni zamanda postkolonial feminizm
iddia edir ki, Qoarb feministlori miistomloks qadinlarinin irqi vo dini forqgliliklorine bir
0 godar do shamiyyat vermir. Bu monada postkolonial feministlar qlobal feminizmin
avrosentrik qurulusuna etiraz edib, biitiin diinya gadinlarinin sosial, madani, iqtisadi
vo dini azadliglarina nail olmag: iiciin ¢alisir. Bu monada postmiistomloks dovrii
feministlori biitlin foaliyyat illori orzinds biitiin diinya qadinlarinin irqi, dini vo sosial
forgliliyini Qorb feministlorina gostormok iiclin miibarize aparmisdir. Belsliklo,
feminist nozoriyyo Qorb morkozli olmagi dayandirdi vo forqliliklori bir arada saxlaya
bilon vo buglinkii feminist yanasmalarin comindon daha ¢oxunu ifado edo bilon
multikultural feminist nozoriyyoya ¢evrildi.

Acar sozlar: Qorb, postkolonial feminizm, gender problemi , miihariba,
miistomlaka

Giris. Mistomlokocilik dovriindon sonra feminizmin yaranan yeni qolu
postkolonial feminizm adlanir. 1980-ci illordon sonra inkisaf edon postkolonial
feminizm beynolxalq zomindo “lglincii dalga” [7, s. 12] feminizmi olaraq da
tanmmigdir. “Ugiincii dalga feminizmi” termini Rebeka Volkerin 1992-ci ildo qolomo
alman essesindo istifado edilorok elmo daxil olmusdur. Postmiistomloko feminizmi
klassik Qarb feminizminin ayrisegkilik salaraq yalniz orta tobaqoyo monsub agdorili
qadinlara olan xiisusi yanagmasini tonqid edir. Bu yeni dalga liberal siyasats aid
anlayislart da dekonstruksiya etmokla elms yeni bir perspektiv gotirmisdir. Hom qati
millot¢iliyin, hom do militarizmin oleyhdar1 postkolonial feminizm miiharibs,
zorakiliqg, irqi ayriseckilik, sinfi ayriseckilik vo miistomlokagilik kimi anlayislar1 6z
baxis torzino uygun sokildo yenidon sorh etmisdir. Postkolonial feminizm Qorbin
Oziindon olmayanlara qars1 olan qeyri-borabar roftarini askarlayir vo qadinlarin eyni
golibs salinmagina qarsi1 ¢ixir.

Osas hissa. Bosor tarixi boyunca “giiclii” olan “zoifi” 6zgolosdirir vo ya 6z
igtisadi-siyasi maraqglarina uygun sokildo hegemonlugu altina alir. Beynolxalq elmi

166


mailto:narifesmaylzada@gmail.com
mailto:narifesmaylzada@gmail.com

Azarbaycan Milli Elmlor Akademiyasi M. Fiizuli adina Slyazmalar Institutu, ISSN 2224-9257
Filologiya masalalari Ne 8, 2024
Sah. 166-172

manbalords bir soxsin, dovletin vo ya hor hanst bir qrupun bu ciir davranigi
“miistomlokag¢ilik™ olaraq qiymatlondirilir. Digar torafdon “miistomlokagilik™ anlayisi
bir dovlatin har hans1 bir dovlati vo ya icmani siyasi, iqtisadi va sosial cahatdon iggal
etdiyini vo yerlosdiyi bolgads genislondiyini bildirir [11].

Miistomlokacilik prosesi diinyaya dinsizlorin xilasi, barbarlarin miiasirlogdiril-
mosi kimi missiyalarla bozadilorok togdim edilmisdir . Bu missiyalarin aliliyi Avropa
(Qarb) modoniyyatinin {stlinlilyline inamdan iroli golirdi. Buna goro do asrlor
boyunca miistomlokogi foaliyyatlor asason Qarbdon Sorgs vo ya Simaldan Conuba
dogru hoyata keg¢irilmisdir. Din, texnologiyadaki doyisikliklor, ticari roqabat va s.
kimi masolalor elmi monbalordo miistomlokagiliyin uzun illor davam etmoyinin osas
sobablari kimi sadalanir. Belaliklo, miistomlokacilik faaliyyati kapitalizmin do arsaya
golmoyins yol agaraq Avropadan biitlin diinyaya dogru yayilmisdir [9, s. 6].

Postkolonial nazoriyys Eduard Saidin 1978-ci ilds nosr olunmus “Orientalizm”
kitabindan sonra genis yayilmisdir. Saidin kitabinda Sorq vo Qorbin ikiys ayrilmasi,
yoni Sorqi marginallagdiraraq Qarbi rasional kimi toqdim etmok ononssi tonqid
edilmisdir. Bu kontekstdo Soidin diskurslar1 postkolonialist miitofokkirlor torofindon
aragdirilir vo genislondirilir. Frantz Fanon (1967) vo Albert Memmi (1991) kimi
nozoriyyocilor bildirir ki, isgal edilon bolgodo miistomlokaginin dili, dini,
modoniyyati do 6zii ilo borabor moskunlasir vo zaman keg¢dikco homin comiyyatin
dorinliyino hopur. Masalon, postkolonial prosesden ke¢mis insanlarin stiuraltindaki
“agdorili adamin qaraderili adamdan {istliin oldugu” inanci buna gostera bilacoyimiz
osas ornakdir [6, s. 70].

Postkolonial feminizm erkon feminist yanasmalarin (birinci vo ikinci dalga
feminizm) asason Qorb alimlori torofindon islonib hazirlandigina garsi ¢ixir vo Qoarb
feminizmini sort sokilde tongid edir. Umumiyyatlo postkolonial feminizm ovvalki
feminist nozoriyyalorin ¢atismayan cohotlorino vo movcud feminist togobbiislora garsi
reaksiya olaraq baslamisdir. Bu monada 1970-ci illorin sonu vo 1980-ci illorin
ovvoallorindo Qorbdo yasayan garadorili feministlor agdorili feministlori gizli irqei
miinasibotino gors tonqid etmisdir [3, s. 297]. 1980-ci illordo Qorbli feministlor bu
tonqido cavab olaraq “qlobal feminizm”1 qobul etmis vo diinyanin dord bir torofindo
yasayan qadinlarin miixtolifliyini tanimigdir.

1990-c1 illordos ortaya ¢ixan tiglincii dalga feminizmi diinya konyukturasi nozora
alinaraq soyuq miiharibonin sona catdigr dovrdo inkisaf etmisdir. Yoni bu inkisaf
prosesi bir ¢ox miistomloka torpaqlarinin miistaqillik elan etdiyi vo milliyyatgilik
harokatlarinin meydana ¢ixdig1 dovra tosadif edir. Miistomlokagilik rejimindon xilas
olan “liclincli diinya” gadinlar1 bu dovrde feminizmlo daha ¢ox maraqlanmaga
baslamisdir. 1990-c1 illordon sonra doyison diinya nizaminin vo qloballagmanin irali
stirdliyli stiratli molumat alis-verisi artiq Sorqds qadinlarin 6ziinomaxsus foaliyyatini
do g6z Onilino gotirmisdir. Sorqli gadinlar artiq 6zlorini daha inamli togdim edir vo
tacriibolorini boliisiir vo diinyanin hor yerinds madoniyyatlorini tanitmaqla birgs 6z
hiiquglarini da axtarmaga baslamisdir [10, s. 46].

167



Azarbaycan Milli Elmlor Akademiyasi M. Fiizuli adina Slyazmalar Institutu, ISSN 2224-9257
Filologiya masalalari Ne 8, 2024
Soh. 166-172

Postkolonial feminizminin fikrinco Qorb feminizmi miistomlokagilik
tocriibosini dadmis qadinlarin hislorini izah etmokdon mohrumdur. Bu gadinlarin
moruz qaldigr hoyati sortlor qorbli “ag” qadinlarin hoyatindan tam forglidir. Bu
sobabla postkolonial mangali qadinlarin forgliliklori diinya madaniyyatlori arasinda
goriinmali vo arxa planda qalmaginin qarsist alinmalidir.

Postkolonial feminizminin osas niimayondslorindon biri olan Candra T.
Mohanti “Qorbin gozii altinda” (1986) adli yazisinda qgorbli feminist yazigilar: tonqid
etmisdir. Onun soézlorino gors, Qorb qaynaqglarinda “liglincii diinya”nin mozlum
qadinlar1 kasib, tohsilsiz vo batil inanclara kor-korans bagli gostorilir. Bazon bu
gadinlart “qurban” kimi do tosvir edirlor. Ona géro do qorb gqaynaqlarindaki sorqli
qadinlarin bu yalnis tesviri onlarin bu vaziyystdon qurtulmagina heg bir miisbat tosir
gostormomisdir. Bu sobabdon Sorq qadininin danismagi vo 6ziinii dogru tanitmag:
postmiistomloks feministlori torafindon olduqca vacib hesab olunur [1, s. 80]. Bu
mogamda postkolonial feminizmin miistomloko vo miiharibs oziyyotino moruz galan
qadinlarin hayatina isiq tutdugunu sdyloys bilarik.

Miistomloko torpaglarinda gadinlarin tohsilo colb edilmasi zoif olmusdur.
Postkolonial ~ feministlor bu patriarxal comiyyatlorde qizlarin  moktabo
gondorilmomok sobobini real niimunolorlo izah etmisdir. Mosslon, Bangladesdo
maktoblor asason axsam cagi foaliyysto baslayir. Bunun sobabi gilindiiz vaxti oglan
usaglariin islomosi vo yalmiz isdon sonra geco saatlarinda tohsilo vaxt ayira
bilmasidir. Bu sistemdos qizlar {igiin he¢ bir tonzimlomos yoxdur. Ciinki burada qizlar
ticlincli sinifdon sonra moktobo gondorilmir [8, s. 81]. Conubi Afrikada iso orta
moktoblordo qadin moktob direktorlari iizorinds aparilan aragsdirmalardan molum olur
ki, patriarxal madoniyyat qadinlarin rohbor vozifolordo islomoyino hor zaman mane
olmusdur. Bu gorazli miinasibat onu gostorir ki, qadinlar tohsilli olsa da, kisilorin
rohbor vozifolordo dominantligi hor zaman mévcuddur. Bu hal gadinlarin oks cinsin
niimayandaloari ils barabar sayillmadigiin gostericisidir [4, s. 2]. Bu 6lkelords 6ziinii
ifado etmokdo ¢otinlik ¢okon, varligini gobul etdiro bilmoyon qadinlar osason kond
tosorriifatlarinda vo ya geyri-rosmi iglordo ¢alisir.

Postkolonial feminist nozoriyyonin osas miizakiro movzularindan biri do
hibridlikdir. Hibridlik yaxud hibrid kimlik insanin mdvcud voziyyeto vo miihito
uygunlasmagqla digor qruplara inteqrasiya edorok zonginlosmis kimlik formasidir [2,
s. 222]. Postkolonial feministlor hibridliyin irq¢i imperiya ideologiyasinin mohsulu
oldugunu bildirir. Hatta hibridliyi siyasi strategiya hesab edorok, bunun Qorbin 6z
diistincosi vo kimliyi {igiin oxsar kimliklor yaratmaq istoyinin naticasi oldugunu da
iddia edirlor [8, s. 83].

Postkolonial ~ feministlor  todqiqat  yazilarinda  miharibonin  gender
miinasibatlorina olan tasirindon do bohs edir. Ciinki miiharibo onsuz da movcud olan
gender forqini daha da dorinlogdirir. Molumdur ki, miiharibo soraiti hor zaman
kisilorin niifuzunu yiiksolderak kisi vo qadin arasindaki forqliliyi daha da artirir.
Horbi qurumlarda mdvcud olan patriarxal qurulus qadinlarin bu ciir qurumlarda

168



Azarbaycan Milli Elmlor Akademiyasi M. Fiizuli adina Slyazmalar Institutu, ISSN 2224-9257
Filologiya masalalari Ne 8, 2024
Sah. 166-172

istirakin1 ¢atinlogdirir. Postkolonial feminizmin millst¢ilik ideologiyast ilo olan
olagosi iki ciirdiir. Birincisi millatgilik tarixon miistomloka rejimina garst miibarizodo
giiclii bir silah rolu oynamisdir. Millotcilik ham do Asiya, Afrika vo Conubi Amerika
gadinlariin  azadligt ugrunda gedon bir ¢ox horokatlar1 qidalandiran bir
ideologiyadir. Ancaq feminizm vo millat¢iliyin ictimai-siyasi moqsadlori arasinda
ziddiyyetli miinasibati var. Ciinki millot¢i diskurslar asason kisi morkozli qurulusa
sahibdir. Bu monada iicilincii dalga feministlori millot¢iliyi ham cinsiyyats, hom do
Sarg-Qarb ayri-seckiliying gora tonqid etmisdir. Cografi kosflordon sonra Amerikada
bir ¢ox statlar millotgi ideologiyaya osaslanaraq qadin adlarmma (Luiziana,
Pensilvaniya, Simali Karolina vo s.) uygun tortib edilmisdir. Postkolonial feministlor
bu adlandirma iisulunun gadmnlarin soyu davam etdirmoys moacbur olan “ogul
diinyaya gotirmok™ vozifosilo olagolondirildiyine isars etdiyini bildirir vo buna etiraz
edir. Feministlor din anlayisinin da millstgiliklo olageli oldugunu iddia edir. Onlar
[ran, Banglades, ©fganistan kimi &lkolordo dinin milli kimliyin qurulmasinda
mithiim tasirini niimuna gatirarak geyd edir ki, bu ciir comiyystlords oxlaq mathumu
yalniz qadin iffoti ilo olagolondirilorok gadinlar1 ictimai sahodon uzaglagdirib
g06zogoriinmaz obyekts ¢cevirmisdir [10, s. 76].

1980-ci illordon etibaron Sorqli gadinlar feminist odobiyyata daxil olmusdur.
Candra T. Mohanti, Qayatri C. Spivak, Qloria Anzaldua, Ania Lumba, Lata Mani,
Sala Suleri vo Rey Sou postkolonial feminist nazariyyanin banilori hesab edilir.
Postkolonial feministlor Qarbi Avropa vo Simali Amerika qadinlarinin tacriibelorine
diqqgot yetirorok Qorbin feminist tarixini yenidon nozordon kegirirlor. Onlarin fikrinco
bu feminist tarixo miixtolif rongli qadmnlar da daxil edilmolidir. Buna goro do
postkolonial feministlor hom inkisaf edon, hom do inkisafda olan o6lkolorin
gadimnlarinin tocriibolorini ehtiva edon “qlobal feminizm”i Qorb feminizmino ¢aro
kimi toklif edirlor. Forqli etnik mongolordon vo modoniyyotlordon golon, forgli
tacriibalora sahib olan qadinlar1 vurgulamaqla onlar arasindaki miixtalifliyi 6n plana
cixarirlar. Kimlik forglori, globallasma, dil, miqrasiya, kolonizasiya, hibridlik vo s.
kimi bir ¢ox movzular1 miizakirs edirlor.

Haqqinda danisacagimiz ilk ad Candra T. Mohantidir. Mohanti Qorbli
feministlori vo onlarin tiglincii diinya qadmlarinin forqli hoyat tocriibslorine mohal
goymayan yanasmasini tonqid etmok iiclin "Qorbin gozlori altinda" adli osorini
(1986) yazmisdir. Mohanti asorindo Qorb feminizminin avrosentrik vo gadinlar
universallagdiran strukturuna etirazinm1 bildirorok son dovrlor iqtisadi vo siyasi
cohotdon getdikco yoxsullasan 6lkolordo gadinlarin {izlosdiyi tozyiglori gostormoyo
calismisdir [5, s. 508]. Tadqiqat¢r bildirir ki, qlobal kapitalist hegemonlugu ilo
miisayiot olunan siyasi doyisikliklor, miixtolif 6zallogdirmolor, dini, etnik va irqi
nifrotin artmasi qadinlar ii¢lin konkret ¢atinliklor yaradir. Misal ii¢lin otraf miihitin
cirklonmosinin intensiv oldugu yoxsul mohallolordo yasayan qadinlari niimuno
gostoron Mohanti bu bdlgalordo qurulan sirkatlorin buradaki insanlarin saglamligina
mohol qoymadigint bildirir. Bu voziyyoti onlara qarst edilon “ekoloji irqgilik”

169



Azarbaycan Milli Elmlor Akademiyasi M. Fiizuli adina Slyazmalar Institutu, ISSN 2224-9257
Filologiya masalalari Ne 8, 2024
Soh. 166-172

adlandirir. Mohantinin sézlorino gore, korporasiyalara qarst aparilan miiharibolordo
latin vo ya afroamerikali qadinlarin 6n siralarda olmagi tosadiifi deyil. Ciinki ag
olmayan bu qadinlar daima hoyatin ¢atinliklori (otraf miihitin ¢irklonmasi vo s.) ilo
daha ¢ox miibarizo aparmaga macbur edilir.

Taninmis postkolonial nazariyyagilordon biri Qloriya Anzalduadir. Anzaldua
“Conciencia de la Mestiza” (1999) adli moqaloesinds “la mestiza” (qarisiq irq)
anlayisini 6n plana gatirir. Anzalduaya goro, qarisiq irq (hibridlik) bir qrupun madoni
vo monavi doyarlorinin digorlorino  Gtiiriilmasi naticosindo bas verir. “Sorhoad
orazilori/La Fronterera: Yeni Mestiza” (1987) adli asorindo bu maossloni xiisusi
vurgulayan Anzaldua hibridliyi birbasa 6z soxsiyyotino osaslanaraq izah etmisdir.
Umumiyyatlo, “la mestiza” konsepsiyasi xiisusilo Latin Amerikasinda yasayan
qarisiq irqden va ya etnik monsubiyyatden olan qadinlar iigiin istifade olunur. Oziinii
mestiza kimi do toqdim edon Anzaldua Qerbin yaratdig: ikiliklere qarsi ¢ixmisdir.
Anzalduaya goro Amerika-Meksika ya da hind-amerikan dixotomiyalar1 comiyyatda
irqi osaslt problemlor yaradir. Hibridliyi forqli deri vo gdz rongine sahib insanlar
arasinda din, dil, modoniyyat vo fikirlordon qaynaqlanan ayri-segkiliyi aradan
qaldiran bir anlayis olaraq xarakterizo etmigdir. Onun sozlorina gora, hibridlik bu giin
do davam edon miiharibs vo zorakiliga son qoymagq {i¢iin insanlarin kollektiv sokildo
harokot etmosino imkan veron bir vasitodir. Bu sobobdon Anzaldua “la mestiza”
anlayisini “yeni mestiza” (yeni qarisiq irq) ifadesi ilo ovoz etmisdir. Anzalduanin
sOzlorino goro, “yeni mestiza” comiyyatdoki geyri-miioyyonliys qarst doziimliiliiyii
artiraraq irq¢i vo millatci qurulusa qarsi miibarizo aparir. O, iddia edir ki, etnik vo ya
irqi asasli miinaqigolori nozors alsaq, hibridlik he¢ do pis hal deyil. Bu menada o,
hibridliyin Qorb diskurslarinda “asagi statusu” tomsil etmosi fikrini tonqid ederok
qarisiq irqli qadmlarin tacriibalorini feminizmo daxil etmisdir.

Noatica. Beloliklo Anzaldua kimi bir ¢ox postkolonial feminist akademiklor
Qoarbin diskurslaria qarst ¢ixir vo geyri-qarbli qadinlarin hayatini qlobal feminizmo
daxil etmok li¢ilin miibarizo aparir. Onlar irqgilik vo millatgilik siyasotlorinin hor
birinin qadinlar {i¢iin forgli tosir doracoalorinin oldugunu ortaya qoymusdur. Digor
feminist yanasmalardan forqli olaraq onlar modoniyyat, etnik monsubiyyat, gender,
irqe¢ilik vo dilo osaslanan problemlora qeyri-qorb comiyyetlorindoki qadinlarin
prizmasindan baxirdilar. Postkolonial feminstlor qorb feminist hekayolorinin
catigsmazliglarini ortaya qoyaraq beynoalxalq feminist arasdirmalara yeni perspektivlor
gotirmis oldular. Noticado postkolonial 6lkslorin gadinlar1 feminist todqiqatlarda
istirak edorok 0z hekayslorini boliiso bilmis, miiharibs vo miistomlokogilik rejiminin
tosirindon danigsmaq haqqi oldo etmisdir.

Istifads olunmus adabiyyat: )
1. Balci A. SOomiirgeci Feminizm: Ortadogu’da ‘Kurtarilacak Kadin Oznenin
Insasr’, Kiiltiir-Sanat-Tarih; Ortadogu, Ocak-Subat 2017, Cilt 9, Say1 78 (s. 80-
81)

170



Azarbaycan Milli Elmlor Akademiyasi M. Fiizuli adina Slyazmalar Institutu, ISSN 2224-9257
Filologiya masalalari Ne 8, 2024
Sah. 166-172

2. Cevik A. Kiiresellesme ve Kimlik, Avrasya Dosyas1, Jeopolitik Ozel, Kis-2002,

Cilt 8, Say1 4, s. 222

Donovan J. “Feminist Teori”. Istanbul: iletisim Yayinlar1, 2014, 406 s.

4. Mestry R., Schmidt M. A Feminist Postcolonial Examination of Female
Principals Experiences in South African Secondary Schools, In Gender and
Education, August 2012, s. 2

5. Mohanty Chandra Talpade. “Under Western Eyes” Revisited: Feminist Solidarity
Through Anticapitalist Struggles, Signs, Vol. 28, No. 2, 2003, s. 508-510

6. Nair Sheila. Postcolonialism, Ed. S. McGlinchey, R. Walters & C. Scheinpflug,
International Relations Theory, E-International Relations, England: 2017, , s.70-
71

7. Schmidt B. “On the History and Historiography of IR”. Hadbook of International
Relations, 2006, 155 s.

8. Serbetci D. Post-Kolonyal Feminizm Baglaminda ‘Kiiresel Kiz Kardeslik’
Kavrammin Incelenmesi: Hindistan Ornegi, Adnan Menderes Un. Sosyal
Bilimler Enstitiisii Yiiksek Lisans Tezi, Aydin: 2013, s. 80-81

9. Sénmez P. Avrupa Birligi'nde Yeni Dénem Post-kolonyal Iliskiler ve Gog
Politikalar1 Diyalogu, Ankara: 2015, AB Bakanligi Akademik Arastirmalar Serisi
4, Doktora Tezi, s. 6-18

10. Tyagi R. Understanding Postcolonial Feminism in Relation with Postcolonial and
Feminist Theories, International Journal of Language and Linguistics, Vol 1, No,
2, December 2014, s. 45-46

11. https://sozluk.gov.tr/

w

Hapudga Mamenosa
«IMOCTKOJIOHUAJIBHBIA ®PEMUHU3M» I'OJIOCA
BBITAIOIIIUXCHA ) KEHIIIUH
PE3IOME

[TocTkononnanbHBI (heMUHU3M JEKOHCTpyHpyeT oOpa3 Bocroka B ria3zax
3anaga. OH yTBEpXkJaeT, 4TO STHUYECKHE KOH(DIUKTBI B OCHOBHOM BbI3BaHBI
packonom Mexay Boctoxkom u 3amamom. [pyrumu cinoBaMu, MOCTKOJOHHAJIbHBIN
(eMMHU3M IOJYEPKUBACT, YTO BOCTOUHBIEC JIIOJM HHUKOIJIA HE CMOTYT M30eXarTb
cTaTryca «IpyTHX» B pe3yJbpTaTe MOMOI€HM3UpYyIoUlel nonutuku 3amana. B to ke
BpeMsl IMOCTKOJOHUAIbHBIA (EMHUHU3M YTBEp)KJIAeT, YTO 3amajgHble (HPEeMUHUCTKH
UTHOPHUPYIOT PACOBBIE U PEJIMTHO3HBIE PA3INUUsl KOJIOHUAIBHBIX JKEHIIMH. B 3TOM
cMbIciie (PEMUHUCTKU TOCTKOJOHUAIBHOM 3MOXM MBITAIOTCS 1OCTUYb COLMAIbHOM,
KYJIbTYpPHOH, KOHOMHYECKONH M PEIUTrMO3HOW CBOOOJBI JKEHUIMH BO BCEM MHpE,
oTBeprasi 00s3aTe’abHO €BPOIEHCKO-IIECHTPUPOBAHHYIO CTPYKTYpYy (pemuHH3Ma. B
9TOM CMBICIIE MTOCTKOJIOHHAbHBIE (PEMUHUCTKH W30 BCEX CHJI IBITAIUCH MOKA3aTh
3anagHbIM (EMUHHUCTKAM PACOBBIE, PEIUTHO3HBIE U COLMANIBHBIE Pa3IHUuUs KEHIUH
BO BCEM MHpE HEpenpeccHBHBIMH crocobamu. Takum oOpa3oM, (eMuHuCTCKas

171


https://sozluk.gov.tr/

Azarbaycan Milli Elmlor Akademiyasi M. Fiizuli adina Slyazmalar Institutu, ISSN 2224-9257
Filologiva masalalori Ne 8, 2024
Soh. 166-172

TeopHsl Tmepectasa OBbITh 3aMaJHOLEHTPUYHOM M CTajJla MYJIbTUKYJIBTYPHOH
(eMUHUCTCKON TeopHuel, crnocoOHON OOBEOUHATH pa3ivuus U BbIpaXKaTb HEUTO
Oosblee, 4eM MPOCTO CYMMY CETOHSIIIHUX (PEMUHUCTCKUX MOIXO/I0B.

Knrwouesvie cnoea: 3amnan, NOCTKOJOHHUANBHBIM (EeMUHU3M, TeHAEpHas
npobiema, BoHa, KOJTOHHAIU3M.

Narifa Mammadova
THE LOUD VOICES OF DISTINGUISHED WOMEN
“POSTCOLONIAL FEMINISM”
SUMMARY
Postcolonial feminism deconstructs the image of the East in the eyes of the
West. He states that ethnic conflicts are mainly caused by the East-West divide. In
other words, postcolonial feminism emphasizes that the Oriental can never escape
being the "other™" as a result of the homogenizing policies of the West. At the same
time, postcolonial feminism argues that Western feminists ignore the racial and
religious differences of colonial women. In this sense, the feminists of the post-
colonial era are trying to achieve social, cultural, economic and religious freedom of
women all over the world by rejecting the necessarily European-centered structure of
feminism. In this sense, postcolonial feminists have struggled to show Western
feminists the racial, religious, and social differences of women around the world in
non-oppressive ways. Feminist theory thus ceased to be Western-centric and became
a multicultural feminist theory capable of holding together differences and
expressing more than the sum of today's feminist approaches.
Keywords: West, postcolonial feminism, gender problem, war, colonialism

Redaksiyaya daxil olma tarixi: 10.08.2024
Capa gqabul olunma tarixi: 30.08.2024

Rayci: Prof. Calil Nagiyev
torafindon c¢apa tovsiys olunmusdur

172





