Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

UOT 821.512.161.
Ilhamos GULTOKIN
Filologiya iizra falsofs doktoru

AMEA Nizami Gancavi adina Milli
Azorbaycan Odabiyyati Muzeyinin doktoranti
ilhame gultekin@hotmail.com

TURKDILLI XALQLARIN MiFOLOGIYASINDA TOTEMLOR

Acar sozlar: mifologiya; totem; simurg, tulpar; tanri-qurd; qriffon
Key words: mythology, totems, phoenix, tulpar, griffon, garuda
KuroueBblie cioBa: mugonozus, momemol, myanap, epuggon, 2apyoa

Giris. Zongin sifahi odobiyyata malik olan tiirkdilli xalglarin qiymaotli xo-
zinalarindan biri do heyvanlar haqqinda tomsiller vo nagillardir. Yazili adabiy-
yatin bu ndvlorinin osas gaynaglarindan biri, tobii ki, miflordir. Mifologiyanin
tarixi bagor diinyasinin tarixi qader gadimdir. Qadim insanlarin sliurunun pri-
mitiv inikasi olan mif 6ziinii tobiotin bir hissasi kimi goéron bu basor 6vladinin
tobiot hadisolori, heyvanlar, insanlar arasinda yayilan miixtalif xostoliklor vo
iimumiyyatlo, hor clir tosadiifloro garst qorxu vao siibholorinin mohsulu, totem
iso insanlarin onlart ilahilogdirmoasi, bunlarin bas vermosinin sobablorini arag-
diraraq bir ilahi, geyri-adi giic axtarisinda olmalarinin “bohra”si idi.

Tarix irolilodikco heyvanlara sitayis yerini heyvan basli, insan bodanli
tanrilara verdi vo bir miiddot sonra da heyvanlar artiq tanrilarin yol yoldaslari
olaraq qobul edilmays baslandi. Masalon, Misir mifologiyasinda Bennu vo
Akera sitayislo baslayan mifoloji modoniyyot zamanla yerini c¢aqqal basl
Anubiso, pisik basl Bastet, inok basli Hator, dord qoyun bas1 Banebcedets sita-
yigo verdi. Zevs yanindan qartalini, Atena bayqusunu, Apollon iso kortonkolo-
sini ayirmazdi [10, s.231].

G.Halmuhammedovun yazdig1 kimi: “Insanlar texnologiyanm inkisafi sa-
yosindo tobisto hakim olunca ovvalcodon miigaddss saydiglari heyvanlara
hokm etmoya bagladilar. O heyvanlar1 ovlayib 6ldiirmoyo baslayinca da artiq
bir zamanlar “sitayis” etdiklori canlilar1 nagillarda masxarays cevirdilor. Basqa
s0zlo, avval miigoddas olan sonradan adilogdi™” [15, s.68]. Amma hor no qodor
adilogsa do, giiniimiizds ayri-ayr1 heyvanlar holo do bazi xalqlarda 6z “miiqod-
dasliklorini™ itirmomislor. Belo ki, Hindistanda inok vo kobra hal-hazirda da
miiqaddas sayilir, hatta ilanlara itast liglin Nag Pangcami adlandirilan xiisusi fes-
tival da kegirilir, Cindo Kunmin orazisi palonglors osas sitayis yeri olaraq segil-
misdir, Taylandda ag filin 6li insanin ruhunu dasidigina inanilir, Nepalda
noyabrin 14-cii giinii Kukurtoyhar, yoni itlor giinii olaraq geyd edilir, homin
giin onlara sitayis edilir vo onlar1 ¢alongls bazayirler, Vyetnamda, demok olar
ki, hor bir konddo polong sitayisgahlar1 vardir vo s. Miisolmanlarda pisiklor
miigoddos sayilmasa da, yegano heyvandir ki, onlar moscido girs vo hotta orada
yata bilorlor.

Umumilikde baxdigimizda miixtolif xalqlarin modaniyyatindoki hor bir mi-
fik linsiiriin o xalqin yasam torzindon izlor dasidiginin sahidi oluruq. Abdullah
Kamala gora, “Mifin gohromani hadsiz daracade giiclii vo dayaniqli, fantastik

56



Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

omollor sahibi, eyni zamanda xarakterco son doraca basit bir gohroman olmali-
dir. Onun psixologiyas: ya qara, ya da ag rongls verilmoli, daxili alomi ya
miisbat, ya da monfi xiisusiyyotloro malik olmalidir. Psixoloji vo monavi qari-
s1qliq mif gashroamanina yad bir durumdur. O, bir sifatda, bir rongde goriiniir” [9,
s.166].

Mifologiyada quslar. Tiirklorin milli atributlarindan olan gartal samanizm-
do daha ¢ox garsimiza ¢ixir. Yakutlarin on yiiksok ruhlar1 dasidigina inandigi
bu heyvan GOk Tanrinin timsali olaraq vo ya saman ruhunu ifads etmok mag-
sadilo Diinya Agacinin topasinda tosovviir edilirdi. Qartalin bu monalar1 islam-
dan sonra da davam edorok bozi tlirkdilli xalglarin dovlet gerblorinds 6z oksini
tapmisdir (Qirgizistan vo Saxa).

Onomli bir téromo simvolu olaraq gobul edilon gartal eyni zamanda giinos,
151q monbayi totemi idi. Bozi xalqlarda bunlar iki, bazilorindo iso hotta dord-
basl olaraq tesvir edilirdi.

Qriffonlar da gartalin 6z tocossiimiinii tapdig1 mifoloji gohromanlardan biri
idi. Miladdan 6nce II minillikde Shang dovriine aid qoyun bodoninds yirtict
quslarin G6k Tanrinin simvolu oldugu soylonilirdi. Aslan bodonli, qartal ga-
nadli va bagh griffonlar gdy iizii, elm va qlivvat monasini dastyirdilar. Qriffon
tosvirlorino holo eramizdan ovval bir ¢ox abidolordo rast golinso do, bu
ikonoqrafik obraz ©homanilor dovriinds 6ziiniin on yliksok badii tacassiimiinii
tapmisdir. Todqigatgilarin ¢oxu Persopolis relyefindoki griffonla savasan insan
sohnosini xeyirlo sorin miibarizesi kimi qiymatlondirir. Burada xeyir qiivve
Ahuramozda, sor qiivvo iso Anqramanyudur [20].

Qriffon miiasir gerblorde siilh, xosbaxtlik, dogma torpagin zenginliyinin
goruyucusu, heyvan, qus vo tobiotin hamisi kimi monalar dasiyir. Altay Res-
publikasinin gerbinds oks olunan qriffon “kan-kerede’nin qanadlar1 qizili rong-
do tosvir olunaraq gilinogo isaro edilmisdi. Krim Respublikasinin gerbindo iso
griffon giimiisii rongdos, sag olinds i¢cindo mirvari olan baliqqulag: ilo tesvir
olunmusdur.

Onu da geyd edok ki, kan-kerede qarsimiza hom qriffon, ham do garuda
olaraq cixir. Lakin gerbdo mohz qriffonun tosvir olundugunu goriiriik [21,
s.166]. Ola bilsin, mohz bu sobabdondir ki, gerbdoki bu ikonla olagodar
ziddiyyatli fikirlor yaranmigdir. Qriffonun dévlot simvolu olmasina garsi olan
qruplar bels hesab edirlor ki, bu heyvan “6liilor diyari”ndan oldugu ii¢iin bod-
boxtlik vo gom gotirir [21, s.167]. Qriffonla bagl bu fikir ayrilig1 orta asrlordon
bari mdévcud olmusdur. Bels ki, italyan Bestiarilorindon birinde griffon seytan
adlandirilirdi. Lakin Seviliyali Isidor (570-636) 6z “Etimologiya”sinda onun
obrazinin Isa Mosihin miiqaddosliyini (qus) vo insaniliyini (sir) simvolizo
etdiyini yazir: “XpucToc €cTh JIeB, HOO OH IAPUT U 00JaJTaeT MOTYIICCTBOM;
OH opén, nbO Tocne BOCKpeceHUs BO3HOCUTCS Ha HeOo” (“Masih aslandir,
clinki o, hokmranliq edir vo giicliidiir; O, bir gartaldir, ¢linki dirilmodon sonra
gdya qalxir”). Umumiyyatlo, orta osr miiolliflorinin bdyiik oksariyyati (Deni
Didro, Daniel Defo vo b.) griffonu daha ¢ox miisbot qgohroman kimi toqdim et-
miglor [22, 5.250]. Qriffonlar hagqinda molumatlara Aristotel, Herodot, Esxil
vo b. midlliflorin osorlorindo do rast golinir. Esxil onu “Zevsin hiirmoyon
qusbagsl iti” adlandirir [19].

Tirkdilli xalglarda mifoloji varliglardan digori hind mifologiyasinda 6nom-
li yeri olan qarudadir. Qaruda qartalin dimdiyi, pancalari, bas1 vo ganadlarina

57



Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

sahibdir. Govdasi vo gollar1 insan goriintiisiindodir. Hoyat Agacinin budaglari
iizorindo bir yuvada tapilan yumurtadan ¢ixmisdir. Qarudayla bagli ¢oxlu of-
sano vardir. Bu ofsanslordon birino goro, qaruda Brahmanin dordiincii naslin-
dondir. Onun atas1 Kasyapanin 21 arvadi olub. Onlar arasinda oan ¢ox Kadru vo
Vinatani sevirmis. Onlar diinyaya ilan vo quslar gotirirmislor. Bir giin onlarin
har biri 102 yumurta qoyur, amma sadoco Kadrunun 100 yumurtasi ¢atlayir vo
ilanlar ¢ixir. Bunun iizorindon 500 il kegmasino baxmayaraq, Vinatanin yumur-
talarinin he¢ biri catlamir. Buna osobiloson Vinata onlardan birini qirir vo
Arunanin immature diinyaya golmoasino sobob olur. Aruna bu sobobdon anasini
lonatlayir vo Kadrunun kdlasi olaraq hoyatina davam edacoyini bildirir. Sonra
0, glinog allah1 Suryanin arabagisi olur. Bunun iizorindon 500 il do kegir.
Nohayot, Vinatanin qoydugu yumurtalardan biri catlayrr vo qaruda belo
dogulur. “O, giinos kimi parladi vo siiratlo géyo yiiksoldi. Allahlar heg biri no
oldugunu anlamadi vo bu kral qusa 6z xeyir-dualarini verdilor” [16, s.2-3]. Qa-
ruda ya miiqoddos ilanlar nagalarla miibarizo edir, ya da allahlara qars1 duraraq
onlarla savagir. Allahlarla girdiyi bir miibarizade maglub olunca tanr1 Vignunun
minik heyvani olur [7, s.131]. Qaruda buddizmdo aydin aglin simvoludur.
Hazirda qarudanin tosviri indoneziya, Tailand respublikalarmin vo Monqolus-
tanin Ulan-Bator sohorinin rosmi simvollarinda 6z oksini tapmigdir.

Bagqa bir mifoloji qus, ay ilahasi Humay mohabbat, baraket, saglamliq, xe-
yirxahliq romzi idi. Vaxtilo Babilistanda, Xaldeydo, Asurda, Azorbaycanda,
Urartuda genis yayilmis bu romzin Altayda vo Sayanda yarandig1 giiman edilir.
Humaya dovlot qusu deyilmosi ilo “humayun” soéziiniin hokmdar, padsah mo-
nalar1 gazanmas1 Humayin kolgasi ilo bagli inanclarla baglidir. Xalq inanigina
goro, godim zamanlarda hokmdar 6liinco xalq bir meydanda toplanar, Humay
qusu kimin basina qonarsa, o, hokmdar secilormis. Bu giin do islodilon dovlot
qusu, tale qusu deyimlori, basina qus pislomasinin xeyro yozulmasinin mohz
Humayin zanginlik, xogboxtlik gotirmasi inanci ilo bagh oldugu diisiiniiliir [5,
s.187].

Ocinnalari qovan, ugaqlara sofa veron va insanlara xogboxtlik baxs edon bu
qus gadinlarin himayogisi kimi taninirdi. Sibirin saman qadinlari tozo dogulmus
korpani besiya qoymamigdan qabaq ilaha Humaya "od nona" kimi miiraciot
edir, ondan korponin saglam boyiimasini diloyirdilor [5, s.187]. Humayin for-
masi kigik fincan idi. Miigoddaslosdirilmis siidlo dolu belo fincanda kdrpalorin
ruhlarinin yerlosdiyi giiman edilirdi. Usaq xoastolondikds onu homin fincandaki
stid ilo omizdirmo morasimi kegirilirdi. Bu fincan soma mangsli sayilirdi. Usaq-
lar1 bad nozordon qorumaq ii¢ilin qulaqlarina ilaho Humayin tosviri olan sirga
taxirdilar. Runa yazilarinda gosterildiyi kimi, Humay hom do ayin, giinesin vo
g0y qursagimin yaradicisi kimi togdim edilirdi.

Hal-hazirda Hiima Ozbokistan Respublikasinin dovlat gerbini bazoyir.

Tiirkdilli xalglarda mifik xarakter dasiyan vo miigoddos sayilan quslardan
biri do simurq idi. Palaya gors, simurq haqqinda bels bir ravayet vardir: “Onqa
(simurq) Qaf daginda yasadig1 zonn edilon, tiiklori rongli, {izli insana bonzayon,
osla yera qonmayib yliksoklords ugan vo 6ziinds hor qusdan bir olamot dasiyan,
adi1 olub, 6zii olmayan bir qusdur. Bir rovayoto goro, onga connot qusuna
bonzar yasil bir qus imis. Bu sabobdon ona ziimriidii anqa deyirlormis. iranlilar
ongaya iizorindo otuz qusdan bir rong vo olamot dasidigi iigiin simurq vo ya
sirong do deyirlor [11, s.36]. Qeyd edok ki, “sirong” fars dilindo (“~" [si] vo

58



Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

“85,” [rong]) “otuz rong” demokdir. Cobsa gore, Riistom Zala cosarat veran
simurq Iranda quslarm padsahi sayilird1 [17, 1456]. Qeyd edok ki, Anadolu
nagillarinda simurqdan, bir gayda olaraq, “onqa” olaraq bohs edilir. Tirkdilli
xalglarin nagillarinda gohromanlara ¢otin anlarda kdmok edon simurq ¢inar
agacinda yuva salarmis [8, s.20].

Miisalman Orta Sorq qaynaqlarinda anqa haqqinda yer alan molumata goro,
o, fil udacaq godar nohangmis. ©Onga ¢ox godimdon insanlar arasinda yasamis-
dir. Fogat bir gilin bir golini caynagina kegirorok qacirdig: {igiin xalq onqaya
qargis edir. Tanr1 da onlarin duasini gobul edorok ongani ekvatordan uzaqda,
doniz i¢indo olan bir adaya gondorir [8, s.24].

Qeyd edok ki, Firdovsi “Sahnamo”sinds simurqu Zali bdyiidon vo oglu
Riistomo yardim edon qus olaraq gostorir. Bu qus Qorbdo “phoenix” (feniks),
Sorqdo “onqga”, “sirong”, “simurq”, “ziimriid-i onga”, “tugrul”, “onga-yi
miigrib” adlandirilir. Bazi muslliflora gdrs, simurq hind mifologiyasindaki
garuda vo Altay mifologiyasindaki kan-kerede ilo eyni xiisusiyyotloro malikdir
[13,5s.139].

Mifologiyada heyvan totemlar. Tiirkdilli xalglarin mifologiyasinda osas
yer tutan {insiirlordon biri vo bizco, on mithiimii gaya vo mozar daslari, saman
paltarlar1 vo ya ogsyalar1 iizorindo oks olunan tanri-qurddur. Daha sonralar qurd
dovlst, hokmdarliq simvolu olmus, gdy va yer {insiirlori ilo bagli miixtolif mo-
nalar qazanmisdir [7, s.134].

Miiasir tosavviirii ilo qurd qoddarliq, acgdzliik vo tamahkarliq romzi kimi
gostorilso do, godim inanclarda o, zoiflori acligdan vo 6liimdon xilas edir. Bii-
tlin yasamini1 6z disi yoldasina vo balalarinin yaxsi baslonmosino hosr edon
qurd, eyni zamanda, heyvanlar alomindo azadlig, miistoqillik vo sodaqot romzi
idi. Mohz bu miisbat keyfiyyatlorine gore do godimdas tiirk xalglarinin totemino
cevrilmisdir.

Qurd 6z rongina gora do forqli xiisusiyyatlor dasiyirdi. Masolon, “Oguz Ka-
gan” dastaninda “gdy qurd” bir isiqla borabor ortaya ¢ixmisdir. Burada "goy"
soma, "qurd" iso qurtulus monasini dasiyirdi. Cin monbolorinds verilon godim
tiirk ofsanolorinin birindo yazildigina goro, Asin tayfasi ddyiislordon birindo
maglub olaraq tamamilo mohv edilir. Sadaca on yagh bir oglan usag1 sag qalir.
Onu yas1 az olduguna goro 6ldiirmiirlor, amma ollorini vo ayaglarini kosorok
quyuya atirlar. O usagi bir disi qurd tapir vo baslomayo baslayir. 10 il sonra bu
gonc oOldiiriiliinco qurd daglarin arasinda bir dorodo gizlonir vo orada 10 oglu
olur. Tiirk boylar1 onun ogullarinin téromaloridir.

“Ag qurd” X-XII osrlorde oguz-qipgaglarin baslica totemi olub. Indiyadok
do movcud tatar ofsanasinds mesade azaraq diismonlorin mithasirasinde qalan
kogori gobilodon s6z agilir. Bu qgobiloni miihasirodon ¢ixarib mohvino imkan
vermoyon mohz ag qurd olub [18].

Mifoloji “gohroman”lardan sayilan ay1 da, qaruda kimi, daha ¢ox samaniz-
mo itast edon tiirkdilli xalqlar arasinda yayilmisdi. Bagqirdlar 6zlorinin ata say-
diglar1 ayidan omolo goldiklorino inanirdilar. Digor torofdon do yakutlar ayi
baginin kello stimiiyii iizorinds and igirdilar.

Ona tiirk mifologiyasinda alasigin vo ya alakeyik do deyirlor. Cin monbo-
lorinda verilon bir ofsanays gors, Goytiirklorin atalarindan biri magarada gonc
bir qiz suratindoki doniz ilahasino asiq olur. Bir giin ov zamani onun osgor-
lorindon biri heyvanlar arasindan bir marali vurur. Magaraya geri qayidan

59



Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

hokmdar sevdiyi qizi gérmiir. Vo ov zamani vurulan ag maralin, oslinds, asiq
oldugu ilahs oldugunu dyranir [7, s.3].

Maral yiiksoalis romzi vo boyiik giic nisanasi idi. Moahz bu cohotino goro do
qadim tlirkler biiriincdon tokiilmiis maral totemini yanlarinda gozdirirdilor.
Totem maralin belinds siralanan yeddi buruq buynuzu var idi. O, gabaq vo dal
ayaqlarini qarni altina yigmis vaziyyotds tosvir edilmisdi [3, s.7].

Tiirk madoniyyatinds aslan vo ya sir fiqurlar1 daha ¢ox buddizm zamaninda
goriilmaklo barabar, Altaylarda Paziriq kurqanlarindan ¢ixarilan osorlor {izarin-
do aslan-griffon tosvirlorino rast golinmasi bu heyvanin tiirklordo daha erkon
dovrlordon etibaron tanindigimi gostorir. Heyvan miibariza sohnalorindo aslan
g0y lnslriino uygun olaraq zofor gazanan mdévqedadir vo pis-yaxsi, aydinlig-
qaranliq kimi qavramlardan miisbat olan torafdadir. Bagqa sozlo, bir ¢ox hey-
vanda oldugu kimi, aslan da miiharibo (sumerlorin miiharibo allah1 qanadli sir
soklindas tosvir edilirdi), xeyirin sor tizarinda golobasi, giic va qlivvat romzi ol-
musdur. Turkdilli xalglarda uzun sagin yayilmasi ilo aslan sa¢1 arasinda simvo-
lik baglant1 oldugu zonn edilir.

Igorisohorin simal darvazasi sayilan Qosa qala qapilari {izorindo hokk olun-
mus tosvirdo iizboiiz dayanan sirlor arasinda 6kiiz basi, eloco do giinog vo ayin
tosvirlori vardir. Bunun Bakinin gerbi oldugu diisiiniiliir. Bunu 1683-cii ildo
Bakiya golon alman soyyah E.Kempfer belo sorh edirdi: “Uzboiiz dayanan iki
sir qala divarlarini, ortadaki okiiz bas1 dovlati (i¢ galani) giinos vo ay altinda
geco-giindiiz qoruyur” [4].

Polang tiirk mifologiyasinda vo modoniyyatindo Cindokino paralel bir gokil-
da yer alir. Dord istigamatdon birine aid olan ag vo ya xalli pars dord boyilik
ulduz qrupundan birinin do timsali idi. Aslan kimi palong do bir taxt romzi idi.
Digor torofdon, zidd qavramlarin savasina igsars edon heyvan miibarizo sohnolo-
rindo palong qalib heyvan olaraq, yoni miisbot iinsiir soklindo gostorilmisdir.
O, insana xas biitiin hisslorin dasiyicist idi. Qadim Azarbaycanda, Orta Asiya-
da, Altayda, Yeniseydo, Sayanlarda polong gobilolorin genalogiyasinin tosok-
kiiliinds boyiik rol oynamisdi vo asas totemlordon biri idi. At fiquru kimi,
Polong fiquru da qodim Altay astronomik toqvimindo yer almigdir. Tatarlarin
vo biitlin Altay gobilslarinin saman qavallarinin bir qismine “menim ganim”
(qan gohumum monasinda), yaxud “ala bars” deyilirdi. Sibirin bazi xalglarinin
tosovviiriinds polong qadinlarin diinyaya Ovlad gotiro bilmesina yardim
gostoron totem idi. Tirkdilli xalglarin romzlorine nozor saldigimizda goriiriik
ki, Xakasiya vo Tataristan respublikalarinin gerblorinds bars qanadli tosvir
olunmusdur. Umumilikds o, giic, agil vo liitfiin simvolu sayilsa da, qganadli tos-
vir olunan barslar qadim zamanlarda usaqlarin hamisi sayilir vo dogurqanligi
simvolizs edirdi.

Atlarin tiirk mifologiyasinda xiisusi yeri vardir. Qadim tiirklora goro, at yer
iiztindo on ulu, on tomiz varliqdir. Tiirk mifoloji sistemindo tobistin dord iin-
siiriiniin — od, su, torpaq, havanin yaranmasinda atin miistosna rolu vardir. igid-
lorin atlarinin gdydon, isigdan golmosi barodo inamlar genis yayilmigdir [1,
s.47]. ©Ofsanaye gore, qanadli atlar Qaf daginin altindaki Siid gdliinds yagamis-
lar. Xizir pey§ombor Oliimo c¢aro axtararkon bu atlar1 gérmiis, onlar1 tutmaga
caligmisdir. Lakin tuta bilmoyinco gdlo sorab tokorok onlart sorxos etmisdir. Bu
sokildo atlarin bir hissosini yaxalayan Xizir qanadlarini qopararaq onlari

60



Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

clitlogdirmis vo at noslini do beloco artirmigdir. Basga bir ofsanoyo gora do cins
atlar tanrilarla ojdahalarin téromosidir [14, s.145-146].

Qeyd edok ki, qanadl at (Tilpar) tosviri hal-hazirda Qazaxistan vo Monqo-
lustan respublikalarinin gerblorinin asas simvollarindandir.

Basqird inanclarina goro, Tiilparin qanadlarini heg¢ kim gors bilmoz. O, qa-
nadlarini yalniz qaranliqda, boyiik manealari vo masafalori asarkon acar. Ogor
biri torofindon qanadlar1 goriinso, Tiilparin yox olacagina inanirlar.

Saman tdronlorindo at samanin goy iiziino ¢ixacagl minik heyvani vo qur-
banliq heyvan olaraq 6nom gazanmigdir. Saman atin komokliyi ilo yer altina,
ya da digor diinyaya kega bildiyi {igiin at 6liimiiniin do simvolu olmusdur.

Savasdaki faydalar1 sobobi ilo qiivvet vo qiidrot timsali da olan at tiirklorlo
bagli bir cox ofsano, dastan vo hekayods sahibinin yaxin yoldasi, zofor ortagi,
on doyarli varligr sayilmisdir. Makedoniyali Isgondor indiki Pakistan orazi-
sinda, bazi monbolora gora, doyliglordon birinde dldiiriilon ve ya yaslandigi
liclin Oldiiyli zonn edilon atinin son nofosini verdiyi yerdo onun xatirosino
Bukefala vo ya Bukefaliya (hazirki Calalpur) sohorinin asasini qoymusdur. Bu
fakt atlarin 6z sahiblori ii¢iin no qodor doyarli oldugunu bir daha siibut edir.

At kultu ilo bagl “Manas” (“Manas” dastaninda 200-o qoador at ad1 ¢okilir),
“Kitabi Dado-Qorqud”, “Koroglu” (Koroglunun doniz aygir1 vo ¢6l qisraginin
birlosmasindon toroyon Qirati sudan ¢ixib golmisdir) vo s. Dastanlarda mifoloji
diistinca sistemi miihafizo edilmokdaodir.

At toteming sitayis giinoglo olagodar idi. Ona gors ki, hind-Avropa dil qru-
puna aid olan vo Anadolunun sorq hissosindo moskunlasan xetlor giinos allahi-
nin dord at qosulmus arabada soma yolu getdiyini tasvir etmislor. “Oguz tiirklos-
rinds at viicudunun diinya modelinin romzi olmasi “Oguznamolor’do 6z oksini
tapmigdir. Mifologiyada atin sudan ¢ixan aygirdan téromasi, bundan basqa, qa-
nadli gOy atlar1 haqqindaki mifoloji ofsanslordon do yola ¢ixaraq sdylomok
miimkiindiir ki, at diinya modelindoe kosmosu bildirir. At badani ils yer, ayaqla-
11 ilo dord yono, basi ilo somaya isaro etmisdir” [6, 5.65-66].

Tiirklor atlara ronglorino goro adlar verirlor: Ag at, Boz at, Qirat, Alat,
Sarat, Qara at, Diirat... Qara atin yer altina, Ag atin iso somaya gedorkon istifa-
da edilacayina inanilir vo bu sobabls yeralti tanriya qara at, soma tanrisina ag at
qurban edilir.

Tiirk mifologiyasinin basqa bir “qohroman™ divdir. Nagildan-nagila dayis-
so do, divlorin tokgdéz olmalari, insan oti ilo boslonmolori, canlarinin
badonlorinds deyil, basqa bir yerdo olmasi, uzundmiirlii olmalari, birdon iyirmi
dordo godor baslarinin olmasi vo s. onlarin xarakterik xiisusiyyotlorindondir.
Divlorin canlarinin badonlorindon xaricds gizlonmasi ilo bagl Sevor belo yazir:
“Canin/ruhun badon xaricinds gizlodilmasi inanisini, bir az forqli sokildo nagil-
larimizda goérmok miimkiindiir: qeyri-adi nagillarda gohromanin bas etmasi
gorokon on boyiik angollordon biri olan divin vo ya div banzori yaratigin cani
badoninds deyildir. Baglangici balli olmayan bir zamanda giivenli bir yer ola-
raq se¢ilmis bir yerdos divin can1 miihafizo edilir. Tapilmadigi, olo kegirilmadiyi
miiddotca divin hayati giivondadir. Yoni div yaralanmaqdan, ldiiriilmokdan ta-
mamon qorunmus voziyyatdodir” [12, s.162]. Divlorin tiroklori ¢ox zaman sii-
sada, ya da sandiq i¢inds olan yumurtada gizladilir. Bu sokildo onun he¢ do
asan Oldiirilo bilinmoyocoyino isaro edilirdi. Tiirk nagillarinda div no qodor
ozomoatli, no qodor giicliidiirso, onu 6ldiiron gohroman da bir o godor qiivvatli

61



Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

vo cosurdur. Yoni divin ¢otin yenilon varliq olaraq gostorilmosi aslindo gohro-
mani ucaltmaga xidmat edir.

Ojdaha biitiin diinyada Cin mifologiyasi vo sonotino aid qobul edilso do,
tirk mifologiyasinda da boyiik yeri vardir. Tiirk kosmologiyasinda yer gjdahasi
vo gdy ojdahasindan (ganadlari, saqqali vo buynuzlari olan) bohs edilir. Birinci-
si disi, ikincisi erkok olaraq qabul edilirdi. Yer altinda, ya da derin sularda
yasayan pullar1 vo buynuzlari olan yer ojdahasi bahar aylarinda yerin altindan
cixir vo goy lizline yiiksalorok buludlarin arasina girir. Beloco yagis yagdirr,
torpaglar1 barokotlondirirdi.

Tiirklords xiisuson erkon dovrlords borakat, giic vo qiivvat simvolu olan 9j-
daha sonralar daha cox meonfi obraz kimi tosvir olunmaga baslamisdir [7,
s.133]. Onu da geyd edak ki, Azorbaycanda Qarabag, Naxcivan, Qazax va Ca-
nubi Azorbaycan xalgalarinda ojdaha tosviri genis yailmis bir motiv idi.
“Varni” xalgasinda toxunan “S” bozok elementi el arasinda ojdaha adlanib su-
yu, pakligi, bollugu ifado edir.

Ojdaha — godim xalglarin ¢oxunun folklorunda vo dekorativ incosonatindo
mihiim yer tutan fantastik canlidir. Qodim Cindo vo Tiirkiistanda o, su allahi
va tarlalarin qoruyucusu hesab edilir. Qadim Yunanistanda o, 6ziinds xeyir vo
sor qiivvalorini, Misirdos 1so qaranliq vo ziilmati birlogdiron canli kimi tosovviir
olunurdu.

Divlordo oldugu kimi, ojdahanin da zalimligi gohromanin giiclino dolalot
edir. Yoni gjdaha no qodor zalimdirsa, onu 6ldiiron qohroman da bir o qodar
gliclidiir.

Notica. “Mif insanin tobiot vo onun hadisalorine yanagsma tisuludur, giinds-
lik tomasda insanlarin qgarsisina ¢ixan hor hansi hadiso vo ya osyanin fantastik
yorumudur.” Bu fantastik yorumlarin “qshraman”lar1 iss ¢ox vaxt heyvanlar
olurdu. Bunlarin bazilori Porto Riko mifologiyasindaki Cupakabra, Bolgaristan
mifologiyasindaki Baba Yaga, Braziliya mifologiyasindaki Kurupira, fransiz
mifologiyasindaki Damz Blansez, ingilis mifologiyasindaki Blok Annis, yunan
mifologiyasindaki Avropa ojdahasi, rus mifologiyasindaki Vodyanoy, fars
mifologiyasindaki Sahmoran vo tiirkdilli xalglarin mifologiyasindaki div,
simurq kimi ofsanavi varliqlar, bazilari ise qeyri-adi qiivvalara malik olsalar da,
hoqiqi, real heyvanlar olan at, qurd, polong, keci, qartal vo s. idi. Bu
heyvanlarin 6ziinomaxsus xiisusiyyatlori onlarin miiqoddaslosdirilmasing, hatta
ayri-ayri toplumlarda, ola bilsin ki, bazilorinin zorarindon qagmaq, bazilorinin
iso giliciindon qorunmagq ii¢lin totemo ¢evrilmosing va sitayis linsiirii olmasina
sobob olurdu. Mosolon, tiirklordo ohlilosdirilorok somaya goéndorilon qartal
Tanriya gondarilon, qurd tiirklorin yox olmasini angalloyarak artmasina sabab
olduguna inanildigindan tam oksi, Tanridan golon el¢i olaraq qobul edilirdi
[15, 5.67]. Qadim Misirds asrlor boyunca o6kiiz, inok, pisik, leylok, timsah vo
sicanlara; Hindistanda inok, timsah, fil vo meymunlara; Finlandiya vo Simali
Sibirdo ayilara; Afrikada aslan vo ilanlara sitayis edilmisdir. Bu mogalods biz
godim insanlarin sliurunun primitiv inikast olan mifin tiirkdilli xalqlarin
hayatindaki rolundan vo bu fantaziya vo xoyallarin miiasir diinyaya daginmasi,
fovgoltobii varliglara inamin davam etmosi, hotta dovlot gerblorindo belo oks
olunmasina qisa baxis ke¢irmok istodik. Biitiin oxuduqglarimizdan aydin olur ki,
mifologiya sadoco qorxu vo sevinc, xeyir vo sor, dliismon vo gohroman
obrazlarinin toyin olunmasi deyil, o, bir modoni nailiyyotdir. Mifologiyada

62



Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

diinyanin yaranmasi1 haqqinda ilkin fikirlor, gohromanliq dastanlarinin ilk
rliseymlori vardir.

Mifoloji gohromanlar fiziki monada forqlilik gostorsolor do, imumilikdo
baxdigimizda, demak olar ki, eyni keyfiyyatlori dasiyirlar. Bu heyvanlarin ¢oxu
iiclin giic vo qudrat (qriffon, qaruda, sir, ojdaha, qartal vo s.), sobirlilik vo
omoksevarlik (griffon, qaruda, buga), barokat (gjdaha, buga), sodagot (at, qurd)
vo s. xuisusiyyatlor eynilik toskil edir.

Gilinlimiizds basit gdriinen bu tofokkiir tipi sifahi xalq adebiyyatinda ayin
vo morasim nogmolorinin, inanclarin baslangicini qoymus, giiniimiizdo iso 6z
tocossiimiinii tomsillords vo nagillarda tapmigdir.

ISTIFADO EDILMIS ODOBIYYAT:

1. Agbaba A. Mifologiya. (Filologiya fakiiltosinin tolobolori iiglin dors
vasaiti). Sumqayit, 2008.

2. Agasioglu F. Azorbaycan tilirklorinin islamaqgodorki tarixi. Doqquz
cildda. I cild: Tarixi qaynaqlar. Baki, 2014.

3. Hiiseynov A. Qadim tlirk gobilslorinin totemlori. “Azorbaycan” gozeti,
Baki, 18 yanvar, 2009.

4. Ibrahimov K. Bakinin gerblori. “Azorbaycan” qozeti, 8 oktyabr 2016.

5. Batislam D.H. “Divan siirinin mitolojik kuslari: Hiima, anka ve simurg”.
Tiirk kiiltiirii incelemeleri dergisi 1, Istanbul, 2002, sah. 185-208.

6. Bayat F. Tiirk Mitolojik Sistemi Ontolojik ve Epistomolojik Baglamda
Tiirk Mitolojisi I, Istanbul: Otiiken Yayinlari, 2007.

7. Coruhlu Y. Tiirk mitolojisinin anahatlar1. Kabala yayinevi, Istanbul,
2002.

8. Eskigiin K. Klasik tiirk siirinde efsanevi kuslar. Kahramanmaras, 2006.

9. Gok¢imen A. Tiirkmen masallarinda mitolojik hayvanlar ve
fonksiyonlari. Turkbilig, 2010/20, sah. 165-178.

10. Hangerlioglu O. Inang Sézliigii. Remzi Kitabevi, Istanbul, 1993.

11. Pala I. Ansiklopedik Divan Siiri Sézliigii. I-1I, Ak¢ag Yayinlari, Ankara,
1989.

12. Sever M. “Masallarda dis can (Canin beden Disinda saklanmasi)”,
Sosyal bilimler dergisi, Milli Folklor, Say1: 60, Kis, 2003, sah. 161-164.

13. Tiirk dili vo adobiyyati ansiklopedisi. Dergah Yayinlari, Istanbul, 1977.

14. Uraz M. Tiirk Mitolojisi. Diisiinen Adam Yayinlar1, Istanbul, 1994.

15. Yildinm R.Y., Yildiz C. Edigey destaninda hayvanlarin fonksiyonlari.
Avrasya Uluslararas1 Arastirmalar Dergisi, cilt 1, say1 1, temmuz, 2012, sah.
67-77

16. Chandramohan P. “Garuda in Medieval Art and Mythology”. Sharada
Publishing House, Delhi, 2008.

17. Jobes G. Dictionary of Mytology Folklore and Symbols I-1I; New York:
The Scarecrow Press, 1962.

18. JaBnetmiua I'. “KyabT XHUBOTHBIX Yy JpPEBHUX TIOPKOB”.
“Tarapckuit mup” Nel, Ya, 2007 (C.187-191).

19. Kpynkuna J[. Ko, kortu, Kpbutbs. 'pudoHbI B HCTOPHHM U CKa3Kax.
«Mup dpanractukm» Nel, tom 17, suBaps, 2005,

63



Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

20. ITyrauenkoBa I'.A. I'pudoH B aHTUYHOM U CPEAHEBEKOBOM HMCKYCCTBE
Cpenneii Azun. Apxeonorust Cpeaneit Azun. «CoBerckas apxeosorus» Ne2,
1959.

21. Tamuna H.A., f6smmraeB T.C. «Ila3pIpbIKCKHI CTHIIb CHMBOJIBHOMN
aTpuOyTUKH pecnyOsuKu AnTaii B KOHTEKCTE KApTUHBI MHUpa AJITaHIIeBy.
BectHuk Tomckoro rocynapctBeHHoro yHuepcurera. Mcropusa. Ne3 (23),
2013, cTp. 165-168.

22. lape U., LlapeBa M. Kumra Oectuit u MOHCTPOB. 3BE3MHBIA MHP,
Cepus «KyHcTkamepa TaifHbIX 3HaHu», M3patensctBo Onma-IIpecc, Mockaa,
2006.

64



Risala. Elmi arasdirmalar jurnali. Nel.2019(16)— ISSN 2522-4808 (print)

Ilhama Gultekin
Totems in the mythology of the Turkic-speaking peoples
Summary

This article talks about the role of the primitive repercussion of the mind of
ancient people in the life of the Turkic-speaking peoples, the transfer of these
fantasies and dreams to the modern world and the continuation of trust in
supernatural beings. Although the totems described in the state emblems of
some republics in modern times vary physically, they have almost the same
qualities in general. It clarifies that mythology is not merely the definition of
fear and joy, blessing and evil, enemy and hero images. Mythology is the first
embodiment of the origin of the world, the origin of heroic epics.

Hnxama I'onomexkun
Torembl B MH(OI0TrHH TIOPKOA3ZLIYHBIX HAPOA0B
Pezwme

B sT0i1 cTaThe peub uaeT 0 posin MHUda, SABISAIOMIErocs MPUMHTHBHBIM
OTpa)KCHHEM CO3HAHMS IPEBHUX JIOACH, B )KM3HHU TIOPKOSA3BIYHBIX HAPOJIOB, A
TaKkKe TMepeHoce OSTUX (aHTa3ud M MeuTaHWd B COBPEMEHHBI Mup,
COXPAHECHHUU JOBEpUSA K CBEPXBECTECTBEHHBIM CYILECTBAM. XOTS TOTEMBI,
OTpa)KCHHBIE B TOCYJApPCTBEHHBIX rep0ax HEKOTOPBIX PECHyOJMK B Halle
BpeMs, (PU3MYECKH pa3aMyaroTCs, OHHM, B LIEJIOM, OO0JIaAal0T OJAMHAKOBBIMHU
kayecTBaMu. CTaHOBHUTCSA SCHO, YTO MH(OJIOTHS — 3TO HE MPOCTO ONpPEICICHUE
cTpaxa M pPaJoCTH, OJIarOCIOBEHHMs U 3J1a, M300pakeHUIl BparoB MU TIepoes.
Mudornorus — 3T0 NEpBOE BOIUIOIIEHHE MHEHMHA O MPOMCXOXACHUH MHUDA,
TEPOMYECKHX BIIOCOB.

65



